
 Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025, 16-22 

Copublisher: 

Collaboration between CV. Doki Course and Training with Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama  

Sumatera Selatan 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

16 

Ketenangan Batin dan Penguatan Iman Melalui Tradisi Ziarah 

Makam Putri Kembang Dadar 

 
Selvi Yanti1, Mirna Sari2 , Khaila Meiliska3, Citra Mutiara Lestari4 , Nabila Salsabila5 , Hanifa 

Nabila Reananda6 

12345Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang 
6 Universitas Muhammadiyah Palembang 

 Email: selviyanti69859@gmail.com , mirnasari182005@gmail.com , khailameiliska6@gmail.com, 

citramutiaral102007@gmail.com ,nabilapalembang2@gmail.com, hanifanabilareananda@gmail.com  

 

ABSTRACT 

This qualitative phenomenological study investigates how pilgrimage to the Makam Putri Kembang Dadar is 

experienced by pilgrims and how it contributes to spiritual well-being and religious identity (Rodli, 2020). By 

interviewing five informants using a semi-structured guide based on five dimensions of religiosity — belief (akidah), 

ritual practice (syariah), ethics (akhlak), knowledge (ilmu), and spiritual experience (penghayatan) — the research 

unpacks rich personal narratives. Thematic analysis identified several key themes: theological meaning and trust, ritual 

devotion, moral and social interaction, historical consciousness, and spiritual transformation. Informants report that 

pilgrimage rituals such as prayer, dhikr, Qur’anic reading, and charity deepen their sense of connection to the Divine 

and reinforce moral values (Khuzaimah & Hariyanto, 2023). The knowledge of the saint’s biography and local history 

enhances their motivation to pilgrimage and gives intellectual meaning to the ritual (Latif & Usman, 2021). Social 

interactions with other pilgrims foster communal solidarity and mutual care (Nuruddin, 2023). Most importantly, the 

pilgrimage journey yields profound inner calm, existential reflection, and ongoing spiritual renewal (Rusidi, Istiqomah, 

Yensi, & Hadi, 2025). The findings suggest that pilgrimage in contemporary Muslim society remains a vital practice for 

spiritual care, communal cohesion, and religious education. 

 

Keywords: pilgrimage, ziarah makam, spiritual well-being, phenomenology, religiosity, Islamic tradition. 

 

ABSTRAK 

Penelitian kualitatif fenomenologis ini mengeksplorasi bagaimana peziarah menghayati ziarah ke Makam Putri 

Kembang Dadar dan bagaimana praktik tersebut berkontribusi terhadap kesejahteraan spiritual serta identitas 

keagamaan mereka (Rodli, 2020). Dengan melakukan wawancara semi-struktural terhadap lima informan menggunakan 

pedoman yang didasarkan pada lima dimensi religiusitas (akidah, syariah, akhlak, ilmu, penghayatan) penelitian ini 

menggali narasi subjektif yang kaya. Analisis tematik mengungkap tema-tema kunci: makna teologis dan keyakinan, 

devosi ritual, interaksi moral dan sosial, kesadaran sejarah, dan transformasi spiritual. Peziarah melaporkan bahwa ritual 

seperti doa, dzikir, pembacaan Al-Qur’an, dan sedekah memperdalam hubungan mereka dengan Allah dan memperkuat 

nilai moral (Khuzaimah & Hariyanto, 2023). Pengetahuan tentang biografi tokoh suci dan sejarah lokal memberikan 

motivasi intelektual untuk ziarah (Latif & Usman, 2021). Interaksi sosial antar peziarah memperkuat solidaritas 

komunal (Nuruddin, 2023). Yang paling penting, perjalanan ziarah menghasilkan ketenangan batin yang mendalam, 

refleksi eksistensial, dan pembaruan spiritual yang berkelanjutan (Rusidi, Istiqomah, Yensi, & Hadi, 2025). Temuan ini 

menunjukkan bahwa ziarah di masyarakat Muslim kontemporer tetap menjadi praktik penting untuk perawatan spiritual, 

kohesi komunitas, dan pendidikan keagamaan. 

 

Kata kunci: ziarah makam, kesejahteraan spiritual, fenomenologi, religiusitas, tradisi Islam 

 

 

 

mailto:selviyanti69859@gmail.com
mailto:mirnasari182005@gmail.com
mailto:khailameiliska6@gmail.com
mailto:citramutiaral102007@gmail.com
mailto:nabilapalembang2@gmail.com
mailto:hanifanabilareananda@gmail.com


 Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025, 16-22 

Copublisher: 

Collaboration between CV. Doki Course and Training with Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama  

Sumatera Selatan 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

17 

Pendahuluan 

Ziarah makam (grave pilgrimage) merupakan salah satu tradisi religius yang menempati 

posisi penting dalam lanskap spiritual dan budaya Islam di Nusantara. Tradisi ini tidak hanya 

berkaitan dengan penghormatan kepada tokoh-tokoh saleh, melainkan juga merupakan praktik yang 

dibentuk oleh sejarah panjang Islam Jawa dan Melayu yang sarat dengan nilai-nilai sufistik, 

lokalitas, serta simbolisme budaya (Rodli, 2020). Di berbagai daerah, makam bukan hanya tempat 

pemakaman, tetapi juga ruang sosial-religius di mana masyarakat berjumpa dengan memori 

kolektif, nilai moral, serta representasi identitas keagamaan. Praktik ziarah menjadi sarana untuk 

menyambungkan diri dengan warisan leluhur, memelihara hubungan dengan tokoh wali atau ulama, 

sekaligus memperkuat kontinuitas spiritual masyarakat (Sylviana, 2022). 

Dalam kerangka antropologis, ziarah dapat dipahami sebagai ritual yang mempertemukan 

ruang material dan ruang spiritual. Makam diposisikan sebagai locus sacer—ruang yang dianggap 

memiliki kualitas kesucian dan kedekatan dengan dimensi transenden. Peziarah memaknai tempat 

tersebut sebagai ruang untuk menenangkan diri, melakukan refleksi batin, dan mencari keberkahan, 

baik secara personal maupun komunal. Pengalaman ini sejalan dengan konsep “ruang sakral” yang 

menggambarkan adanya perbedaan suasana batin ketika seseorang memasuki tempat yang 

dipercaya memiliki muatan spiritual tertentu (Rusidi, Istiqomah, Yensi, & Hadi, 2025). 

Tradisi ziarah tetap berlangsung kuat meskipun modernitas membawa tantangan berupa 

rasionalitas, penekanan pada efisiensi, serta berkurangnya ruang kontemplatif dalam kehidupan 

sehari-hari. Di tengah ritme hidup yang cepat dan tekanan sosial yang meningkat, banyak individu 

merasa terlepas dari akar religius dan budaya mereka. Dalam konteks ini, ziarah menjadi semacam 

“ruang kembali” yang menawarkan pengalaman spiritual yang menenangkan dan memberi makna 

eksistensial bagi peziarah (Rohmawati & Ismail, 2017). Modernitas tidak menghapus ritual ziarah; 

justru sebaliknya, ia memperkuat relevansinya sebagai medium pencarian identitas spiritual dan 

penguatan hubungan dengan Yang Ilahi. Meskipun demikian, praktik ziarah tidak lepas dari 

perdebatan teologis. Sebagian kelompok menilai ziarah ke makam tokoh suci berpotensi mengarah 

pada praktik yang dianggap tidak sesuai dengan prinsip kemurnian tauhid. Kritik semacam ini 

seringkali muncul dari pembacaan tekstual atas ajaran agama. Namun, realitas sosial menunjukkan 

bahwa masyarakat tetap mempertahankan ziarah sebagai bagian dari pengalaman religius yang 

hidup, fleksibel, dan bermakna (Rodli, 2020). Pada level praktik, ziarah bukan hanya persoalan 

ritual, tetapi juga pengalaman emosional dan spiritual yang membantu individu mengakses dimensi 

terdalam dari keagamaannya. 

Walaupun tradisi ziarah sangat kaya secara sosial dan spiritual, penelitian empiris yang 

menggali pengalaman subjektif peziarah masih relatif minim. Studi-studi yang ada lebih banyak 

berfokus pada aspek historis, politik, ekonomi wisata religi, atau kontroversi doktrinal yang 

menyertainya (Rodli, 2020; Al-Ayyubi & Munif, 2021). Padahal, memahami pengalaman batin 

peziarah penting untuk melihat bagaimana ziarah beroperasi sebagai praktik yang berdampak pada 

religiusitas dan kesejahteraan spiritual individu. Kesenjangan penelitian semakin tampak ketika 

berbicara mengenai pendekatan fenomenologis. Pendekatan ini sangat dibutuhkan untuk melihat 

bagaimana peziarah memaknai pengalaman mereka secara langsung, tanpa filter konsep-konsep 

eksternal. Melalui lensa fenomenologi, peneliti dapat memahami proses internal seperti rasa haru, 



 Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025, 16-22 

Copublisher: 

Collaboration between CV. Doki Course and Training with Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama  

Sumatera Selatan 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

18 

ketenangan, kelekatan spiritual, rasa syukur, hingga pemaknaan ulang terhadap tujuan hidup yang 

muncul selama atau setelah ziarah. Pengalaman tersebut seringkali menjadi bagian penting dalam 

perjalanan spiritual seseorang, namun jarang terdokumentasi secara komprehensif. 

Berangkat dari kebutuhan tersebut, penelitian ini secara khusus berfokus pada pengalaman 

peziarah Makam Putri Kembang Dadar sebuah situs spiritual yang banyak dikunjungi masyarakat 

karena nilai historis, spiritual, dan budaya yang dikandungnya. Penelitian ini mengajukan 

pertanyaan utama: bagaimana peziarah memaknai praktik ziarah melalui dimensi religiusitas, dan 

bagaimana ziarah berkontribusi terhadap kesejahteraan spiritual mereka? Pertanyaan ini tidak hanya 

penting untuk memperkaya khazanah teoritis mengenai religiusitas multidimensi, tetapi juga untuk 

memahami fungsi-fungsi psikologis dan sosial dari ziarah dalam kehidupan masyarakat masa kini. 

Temuan penelitian diharapkan dapat memberikan kontribusi praktis bagi pengelola situs ziarah, 

pendidik agama, dan komunitas religius dalam mengembangkan pendekatan pembinaan spiritual 

yang lebih humanis, relevan, dan berakar pada pengalaman hidup masyarakat. 

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan memadukan kerangka teori 

religiusitas, kesejahteraan psikologis, dan fenomenologi. Tujuannya adalah memahami makna 

subjektif yang dialami peziarah secara mendalam sesuai konteks spiritual dan sosial mereka. 

 

1. Kerangka Religiusitas Multidimensi 

Analisis penelitian ini berlandaskan dimensi religiusitas komprehensif yang mencakup 

akidah, syariah, akhlak, ilmu, dan penghayatan. Model ini digunakan untuk menggali bagaimana 

berbagai aspek keberagamaan mulai dari keyakinan hingga pengalaman batin bekerja dalam 

pembentukan makna ziarah. Pendekatan ini juga sejalan dengan teori religiositas multidimensi yang 

dikemukakan Lemos, Gore, dan Shults (2017), yaitu bahwa religiositas mencakup unsur 

kepercayaan (beliefs), praktik ritual (ritual practices), dan pengalaman subjektif (experiences). 

Dengan demikian, kerangka multidimensi ini memungkinkan peneliti melihat ziarah bukan sekadar 

ritual, tetapi sebagai pengalaman spiritual yang kompleks dan menyeluruh. 

 

2. Kesejahteraan Psikologis & Spiritual 

Untuk memahami dampak batin dari pengalaman ziarah, penelitian ini menggunakan 

model psychological well-being (PWB) dari Ryff (1995), yang meliputi enam aspek utama: 

otonomi, penguasaan lingkungan, pertumbuhan pribadi, relasi positif, tujuan hidup, dan penerimaan 

diri. Model ini relevan untuk menilai bagaimana pengalaman spiritual di makam mempengaruhi 

keadaan psikologis individu misalnya dalam memperkuat rasa syukur, menumbuhkan ketenangan, 

atau membantu menemukan arah hidup. 

Selain itu, teori religious coping dari Pargament (1997) turut digunakan untuk membaca 

bagaimana peziarah memanfaatkan agama sebagai sumber daya dalam menghadapi masalah hidup, 

tekanan emosional, atau pencarian makna. Pendekatan ini memungkinkan analisis yang lebih kaya 

terkait peran ziarah sebagai mekanisme coping spiritual dalam kehidupan sehari-hari. 

 



 Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025, 16-22 

Copublisher: 

Collaboration between CV. Doki Course and Training with Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama  

Sumatera Selatan 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

19 

3. Pendekatan Fenomenologi dan Analisis Tematik 

Penelitian ini menggunakan pendekatan fenomenologi karena fokusnya adalah menggali 

pengalaman subjektif peziarah sebagaimana mereka alami sendiri. Peneliti berupaya memahami 

dunia internal partisipan tanpa memberi interpretasi awal yang bias. Data diperoleh melalui 

wawancara mendalam serta observasi lapangan selama kegiatan ziarah berlangsung. 

Untuk proses analisis data, penelitian ini menggunakan analisis tematik (thematic analysis) 

Berdasarkan prosedur enam fase dari Braun dan Clarke (2006), yaitu: 

 

a. Familiarisasi dengan data melalui pembacaan berulang, 

b. Pembuatan kode awal, 

c. Identifikasi tema-tema potensial, 

d. Peninjauan ulang tema, 

e. Pendefinisian dan penamaan tema, 

f. Penyusunan laporan penelitian. 

 

Pendekatan ini dipilih karena fleksibel dan cocok untuk menggali makna pengalaman 

spiritual secara mendalam serta memungkinkan pengembangan tema-tema yang merepresentasikan 

pengalaman peziarah secara autentik. 

 

4. Penelitian ini Menggabungkan Beberapa Kerangka Teori: 

 

a. Religiusitas Multidimensi 

Dimensi religiusitas (akidah, syariah, akhlak, ilmu, penghayatan) menjadi dasar analisis 

karena mencerminkan dimensi keagamaan yang komprehensif. Pendekatan ini sejalan dengan 

model teoritik religiositas multidimensi yang menyatakan bahwa keyakinan, tindakan ritual, dan 

pengalaman pribadi adalah aspek penting dalam religiusitas (Lemos, Gore, & Shults, 2017). 

 

b. Kesejahteraan Psikologis dan Spiritual 

Sebagai kerangka konseptual kesejahteraan, studi ini menggunakan model psychological 

well-being dari Ryff yang mencakup enam dimensi: otonomi, penguasaan lingkungan, pertumbuhan 

pribadi, relasi positif dengan orang lain, tujuan hidup, dan penerimaan diri (Ryff, 1995). Model ini 

cocok untuk memahami dampak batin dari pengalaman ziarah (Ryff, 1995). Selain itu, religious 

coping dari Pargament menjelaskan bagaimana individu menggunakan agama untuk mengatasi 

kesulitan dan pencarian makna (Pargament, 1997). 

 

c. Fenomenologi & Analisis Tematik 

Penelitian ini menggunakan pendekatan fenomenologi untuk mengeksplorasi pengalaman 

subjektif peziarah sebagaimana dirasakan oleh mereka sendiri. Untuk analisis data, digunakan 

analisis tematik (thematic analysis) mengikuti metode Braun & Clarke (2006) yang terdiri dari 

enam fase: familiarisasi data, kode, tema, review tema, definisi tema, dan penulisan laporan. 

 



 Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025, 16-22 

Copublisher: 

Collaboration between CV. Doki Course and Training with Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama  

Sumatera Selatan 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

20 

Hasil 

Kami memahami bahwa ziarah memiliki fungsi psikologis yang kuat, terutama dalam 

memberikan ketenangan batin bagi individu yang datang untuk mendoakan dan melakukan refleksi 

diri (Rodli, 2020). Tindakan ziarah sering kali menjadi momen seseorang merenungkan hakikat 

kehidupan, kematian, dan hubungan spiritualnya dengan Tuhan (Rohmawati & Ismail, 2017). 

Banyak literatur menjelaskan bahwa proses ziarah dapat memunculkan perasaan tentram, syukur, 

dan harapan baru, karena ruang ziarah dipandang sebagai ruang sakral yang memberi pengalaman 

spiritual mendalam (Rusidi, 2025). 

Selain itu, Kami memahami bahwa ziarah dapat menjadi sarana penguatan iman karena 

aktivitas doa, dzikir, serta pembacaan ayat-ayat suci yang dilakukan di makam dapat meningkatkan 

kesadaran religius seseorang (Khuzaimah & Hariyanto, 2023). Interaksi sosial antarpeziarah juga 

berperan penting, sebab nilai solidaritas dan dukungan moral dapat memperkuat keterikatan 

seseorang pada komunitas keagamaannya (Nuruddin, 2023). Dalam perspektif fenomenologis, 

pengalaman ziarah dianggap unik bagi setiap individu karena dipengaruhi oleh latar belakang, 

emosi, dan pencarian spiritual masing-masing (Creswell, 2013). 

Pengetahuan tentang tokoh spiritual seperti Putri Kembang Dadar juga menambah makna 

intelektual dalam praktik ziarah, karena memahami sejarah dan keteladanan tokoh tersebut dapat 

memperdalam rasa hormat dan spiritualitas peziarah (Latif & Usman, 2021). Banyak penelitian juga 

menunjukkan bahwa pemahaman sejarah dapat meningkatkan motivasi seseorang untuk menghayati 

nilai-nilai spiritual dengan lebih mendalam (Maryamah, 2024). 

Ziarah juga berfungsi sebagai mekanisme coping keagamaan, yaitu cara individu 

mengatasi tekanan emosional melalui pendekatan spiritual seperti doa dan refleksi diri (Pargament, 

1997). Proses ini membantu seseorang menemukan ketenangan dan memperkuat keyakinan bahwa 

segala permasalahan hidup dapat diserahkan kepada Tuhan (Koenig et al., 2001). Dengan demikian, 

pengalaman ziarah tidak hanya memberikan manfaat religius, tetapi juga manfaat psikologis yang 

signifikan bagi kesejahteraan mental individu (Ryff, 2013). 

 

Diskusi 

Berdasarkan hasil refleksi tersebut, Kami memahami bahwa tradisi ziarah ke Makam Putri 

Kembang Dadar tidak hanya berfungsi sebagai ritual keagamaan, tetapi juga sebagai pengalaman 

emosional yang mampu menciptakan ketenangan batin dan memperkuat keimanan seseorang 

(Rodli, 2020). Literatur fenomenologi menjelaskan bahwa pengalaman spiritual seperti ini terbentuk 

dari persepsi subjektif individu ketika berada di ruang sakral yang dianggap memiliki kedekatan 

dengan dimensi transenden (Creswell, 2013). 

Diskusi dari materi juga menunjukkan bahwa praktik ziarah memberikan dampak positif 

terhadap kesejahteraan psikologis, terutama melalui proses refleksi diri, doa, dan interaksi sosial 

yang terjadi selama ziarah (Ryff, 2013). Hal ini konsisten dengan teori religious coping yang 

menyatakan bahwa aktivitas spiritual dapat membantu individu mengelola stres dan menemukan 

makna atas kejadian hidupnya (Pargament, 1997). 

Selain itu, pemahaman sejarah tokoh spiritual dalam konteks ziarah memperkuat hubungan 

emosional dan spiritual peziarah terhadap warisan budaya religius, sekaligus menumbuhkan 



 Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025, 16-22 

Copublisher: 

Collaboration between CV. Doki Course and Training with Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama  

Sumatera Selatan 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

21 

apresiasi terhadap nilai-nilai moral yang diwariskan tokoh tersebut (Latif & Usman, 2021). Dengan 

demikian, pengalaman ziarah dapat dipahami sebagai pengalaman multidimensional yang 

mencakup aspek emosional, spiritual, sosial, dan intelektual (Koenig et al., 2001). 

 

Kesimpulan 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa ziarah ke Makam Putri Kembang Dadar menyediakan 

pengalaman religius yang dalam dan mendukung kesejahteraan spiritual peziarah. Lima dimensi 

religiusitas yaitu akidah, syariah, akhlak, ilmu, dan penghayatan menonjol dalam narasi mereka dan 

menunjukkan bahwa ziarah bukan hanya praktik adat, tetapi mekanisme coping religius yang 

signifikan (Kelompok 8, 2024; Pargament, 1997). 

Transformasi batin yang dialami peziarah ialah kedamaian, refleksi eksistensial, dan 

pembaruan iman menunjukkan bahwa ziarah dapat menjadi sarana care spiritual yang sangat 

relevan di konteks modern. Rekomendasi penting dari penelitian ini mencakup: (1) pengelolaan 

makam dengan narasi sejarah yang lebih edukatif, (2) integrasi pengalaman ziarah dalam program 

pendidikan agama lokal, dan (3) penelitian lanjutan dengan sampel lebih besar atau metode 

campuran untuk mengukur dampak psikologis ziarah secara kuantitatif. 

 

Acknowledgement  

Kami mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada semua pihak yang telah 

mendukung terlaksananya penelitian ini. Terima kasih kepada para pengelola dan Staf Makam Putri 

Kembang Dadar Palembang yang telah memberikan izin serta bantuan selama proses pengumpulan 

data. Kami juga menyampaikan apresiasi kepada para informan yang dengan sukarela berbagi 

pengalaman spiritual mereka, sehingga penelitian ini dapat tersusun dengan baik. 

Ucapan terima kasih juga kami sampaikan kepada dosen pembimbing serta seluruh 

anggota Kelompok 8 yang telah bekerja sama, berdiskusi, dan berkontribusi dalam penyusunan 

artikel ini. Tanpa dukungan dan kerja sama tersebut, penelitian ini tidak akan 

terselesaikan dengan optimal. 

 

Referensi 

Al-Ayyubi, M. Z., & Munif, M. (2021). Ziarah Kubur Perspektif Historis-Sosiologis dan 

Kontekstualisasinya dalam Kehidupan Kontemporer. Jurnal Syekh Nurjati.  

Ayun, Q. (2022). Peran Religious Coping terhadap Psychological Distress.  

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using Thematic Analysis in Psychology. Qualitative Research in 

Psychology.  

Bullock, J., Lane, J. E., & Shults, L. (2020). Modelling Threat Causation for Religiosity and 

Nationalism in E 

Dawadi, S. (2020). Thematic Analysis Approach: A Step by Step Guide.  

Khuzaimah, K., & Hariyanto, S. (2023). Sakralitas Agama dalam Tradisi Ziarah Makam Masayikh 

di Yayasan Riyadlotut Thalabah Sedan. Jurnal Pendidikan Sosiologi, JPSU.  

Koenig, H. G., McCullough, M. E., & Larson, D. B. (2001). Handbook of religion and health. 

Oxford University Press. 



 Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025, 16-22 

Copublisher: 

Collaboration between CV. Doki Course and Training with Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama  

Sumatera Selatan 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

22 

 Latif, M., & Usman, M. I. (2021). Fenomena Ziarah Makam Wali dalam Masyarakat Mandar. 

Khazanah: Jurnal Studi Islam dan Humaniora, 19(2).  

Lemos, C. M., Gore, R., & Shults, F. L. (2017). Exploratory and Confirmatory Factor Analyses of 

Religiosity: A Four-Factor Model.  

Lucchetti, G., et al. (2020). Peran Religious Coping terhadap Emotional Well-Being..  

Maguire, M. (2020). Doing a Thematic Analysis: A Practical, Step-by-Step Guide.  

Maryamah, M. (2024). Fenomena Ziarah Masyarakat di Sumatera Selatan: Studi Etnografi pada 

Makam Kiai Muara Ogan. Kontekstualita.  

Maryamah, M. (2024). Studi etnografi ziarah di Sumatera Selatan  

Nuruddin, N. (2023). Ziarah makam dan ritual besangi di Lombok. Sophist: Jurnal Sosial Politik 

Kajian Islam dan Tafsir. 

Nuruddin, N. (2023). Ziarah Makam dan Ritual Besangi: Makam Maulana Syeh Gauz Abdurrozak 

di Lombok. Sophist: Jurnal Sosial Politik Kajian Islam dan Tafsir.  

Pargament, K. I. (1997). The psychology of religion and coping: Theory, research, practice. 

Guilford Press. 

Perlovsky, L. I. (2010). Science and Religion: Mathematical Modeling of Spiritual Emotions. 

 Plante, T. G., & Sherman, A. C. (2001). Faith and Health: Psychological Perspectives.  

Rodli, A. (2020). Fenomena Ziarah: Antara Kesalehan, Identitas Ke-Islaman dan Dimensi 

Komersial. AN NUR: Jurnal Studi Islam.  

 Rohmawati, A. R., & Ismail, H. (2017). Ziarah Makam Walisongo dalam Peningkatan Spiritualitas 

Manusia Modern. Sumbula: Jurnal Studi Keagamaan, Sosial dan Budaya.  

Rusidi, M., Istiqomah, D., Yensi, O., & Hadi, L. N. (2025). “Yang Sakral” dalam Ritual Ziarah 

Kubur di Makam Kiai Nur Iman Mlangi: Perspektif Mircea Eliade. Panangkaran: Jurnal 

Penelitian Agama dan Masyarakat, 9(1).  

Ryff, C. D. (1989). Happiness Is Everything, or Is It? Explorations on the Meaning of 

Psychological Well-Being. Journal of Personality and Social Psychology, 57(6), 1069–

1081.  

Ryff, C. D. (2013). Psychological well-being revisited: Advances in science and practice. Journal 

of Happiness Studies. 

Ryff, C. D., & Keyes, C. L. M. (1995). The Structure of Psychological Well-Being Revisited. 

Journal of Personality and Social Psychology, 69(4), 719–727.  

Shanks, R. (2024). Thematic Analysis.  

Syamhari, S. (2014). Interpretasi Ziarah pada Makam Mbah Priuk. Rihlah: Jurnal Sejarah dan 

Kebudayaan.  

Sylviana, Z. (2022). Ziarah: antara Fenomena Mistik dan Komunikasi Spiritual. Darussalam: Jurnal 

Pendidikan, Komunikasi dan Pemikiran Hukum Islam.  

Xu, J. (2015). Pargament’s Theory of Religious Coping: Implications for Social Work.  

Yuliana, A. (2023). Peziarah kubur di Makam Hanggawana Tegal perspektif fenomenologi Edmund 

Husserl (Skripsi). Universitas Islam Negeri Walisongo.  

 


