Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies

Vol 4 2025, 16-22

Copublisher:

Collaboration between CV. Doki Course and Training with Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama
Sumatera Selatan

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

Ketenangan Batin dan Penguatan Iman Melalui Tradisi Ziarah
Makam Putri Kembang Dadar

Selvi Yanti', Mirna Sari?, Khaila Meiliska®, Citra Mutiara Lestari*, Nabila Salsabila®, Hanifa
Nabila Reananda®

12345 niversitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang

& Universitas Muhammadiyah Palembang

Email: selviyanti69859@gmail.com , mirnasaril82005@gmail.com , khailameiliska6@gmail.com,

citramutiaral102007 @gmail.com ,nabilapalembang2@gmail.com, hanifanabilareananda@gmail.com

ABSTRACT

This qualitative phenomenological study investigates how pilgrimage to the Makam Putri Kembang Dadar is
experienced by pilgrims and how it contributes to spiritual well-being and religious identity (Rodli, 2020). By
interviewing five informants using a semi-structured guide based on five dimensions of religiosity — belief (akidah),
ritual practice (syariah), ethics (akhlak), knowledge (ilmu), and spiritual experience (penghayatan) — the research
unpacks rich personal narratives. Thematic analysis identified several key themes: theological meaning and trust, ritual
devotion, moral and social interaction, historical consciousness, and spiritual transformation. Informants report that
pilgrimage rituals such as prayer, dhikr, Qur’anic reading, and charity deepen their sense of connection to the Divine
and reinforce moral values (Khuzaimah & Hariyanto, 2023). The knowledge of the saint’s biography and local history
enhances their motivation to pilgrimage and gives intellectual meaning to the ritual (Latif & Usman, 2021). Social
interactions with other pilgrims foster communal solidarity and mutual care (Nuruddin, 2023). Most importantly, the
pilgrimage journey yields profound inner calm, existential reflection, and ongoing spiritual renewal (Rusidi, Istiqomah,
Yensi, & Hadi, 2025). The findings suggest that pilgrimage in contemporary Muslim society remains a vital practice for
spiritual care, communal cohesion, and religious education.

Keywords: pilgrimage, ziarah makam, spiritual well-being, phenomenology, religiosity, Islamic tradition.

ABSTRAK

Penelitian kualitatif fenomenologis ini mengeksplorasi bagaimana peziarah menghayati ziarah ke Makam Putri
Kembang Dadar dan bagaimana praktik tersebut berkontribusi terhadap kesejahteraan spiritual serta identitas
keagamaan mereka (Rodli, 2020). Dengan melakukan wawancara semi-struktural terhadap lima informan menggunakan
pedoman yang didasarkan pada lima dimensi religiusitas (akidah, syariah, akhlak, ilmu, penghayatan) penelitian ini
menggali narasi subjektif yang kaya. Analisis tematik mengungkap tema-tema kunci: makna teologis dan keyakinan,
devosi ritual, interaksi moral dan sosial, kesadaran sejarah, dan transformasi spiritual. Peziarah melaporkan bahwa ritual
seperti doa, dzikir, pembacaan Al-Qur’an, dan sedekah memperdalam hubungan mereka dengan Allah dan memperkuat
nilai moral (Khuzaimah & Hariyanto, 2023). Pengetahuan tentang biografi tokoh suci dan sejarah lokal memberikan
motivasi intelektual untuk ziarah (Latif & Usman, 2021). Interaksi sosial antar peziarah memperkuat solidaritas
komunal (Nuruddin, 2023). Yang paling penting, perjalanan ziarah menghasilkan ketenangan batin yang mendalam,
refleksi eksistensial, dan pembaruan spiritual yang berkelanjutan (Rusidi, Istigomah, Yensi, & Hadi, 2025). Temuan ini
menunjukkan bahwa ziarah di masyarakat Muslim kontemporer tetap menjadi praktik penting untuk perawatan spiritual,
kohesi komunitas, dan pendidikan keagamaan.

Kata kunci: ziarah makam, kesejahteraan spiritual, fenomenologi, religiusitas, tradisi Islam

16


mailto:selviyanti69859@gmail.com
mailto:mirnasari182005@gmail.com
mailto:khailameiliska6@gmail.com
mailto:citramutiaral102007@gmail.com
mailto:nabilapalembang2@gmail.com
mailto:hanifanabilareananda@gmail.com

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies

Vol 4 2025, 16-22

Copublisher:

Collaboration between CV. Doki Course and Training with Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama
Sumatera Selatan

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

Pendahuluan

Ziarah makam (grave pilgrimage) merupakan salah satu tradisi religius yang menempati
posisi penting dalam lanskap spiritual dan budaya Islam di Nusantara. Tradisi ini tidak hanya
berkaitan dengan penghormatan kepada tokoh-tokoh saleh, melainkan juga merupakan praktik yang
dibentuk oleh sejarah panjang Islam Jawa dan Melayu yang sarat dengan nilai-nilai sufistik,
lokalitas, serta simbolisme budaya (Rodli, 2020). Di berbagai daerah, makam bukan hanya tempat
pemakaman, tetapi juga ruang sosial-religius di mana masyarakat berjumpa dengan memori
kolektif, nilai moral, serta representasi identitas keagamaan. Praktik ziarah menjadi sarana untuk
menyambungkan diri dengan warisan leluhur, memelihara hubungan dengan tokoh wali atau ulama,
sekaligus memperkuat kontinuitas spiritual masyarakat (Sylviana, 2022).

Dalam kerangka antropologis, ziarah dapat dipahami sebagai ritual yang mempertemukan
ruang material dan ruang spiritual. Makam diposisikan sebagai locus sacer—ruang yang dianggap
memiliki kualitas kesucian dan kedekatan dengan dimensi transenden. Peziarah memaknai tempat
tersebut sebagai ruang untuk menenangkan diri, melakukan refleksi batin, dan mencari keberkahan,
baik secara personal maupun komunal. Pengalaman ini sejalan dengan konsep “ruang sakral” yang
menggambarkan adanya perbedaan suasana batin ketika seseorang memasuki tempat yang
dipercaya memiliki muatan spiritual tertentu (Rusidi, Istigomah, Yensi, & Hadi, 2025).

Tradisi ziarah tetap berlangsung kuat meskipun modernitas membawa tantangan berupa
rasionalitas, penekanan pada efisiensi, serta berkurangnya ruang kontemplatif dalam kehidupan
sehari-hari. Di tengah ritme hidup yang cepat dan tekanan sosial yang meningkat, banyak individu
merasa terlepas dari akar religius dan budaya mereka. Dalam konteks ini, ziarah menjadi semacam
“ruang kembali” yang menawarkan pengalaman spiritual yang menenangkan dan memberi makna
eksistensial bagi peziarah (Rohmawati & Ismail, 2017). Modernitas tidak menghapus ritual ziarah;
justru sebaliknya, ia memperkuat relevansinya sebagai medium pencarian identitas spiritual dan
penguatan hubungan dengan Yang llahi. Meskipun demikian, praktik ziarah tidak lepas dari
perdebatan teologis. Sebagian kelompok menilai ziarah ke makam tokoh suci berpotensi mengarah
pada praktik yang dianggap tidak sesuai dengan prinsip kemurnian tauhid. Kritik semacam ini
seringkali muncul dari pembacaan tekstual atas ajaran agama. Namun, realitas sosial menunjukkan
bahwa masyarakat tetap mempertahankan ziarah sebagai bagian dari pengalaman religius yang
hidup, fleksibel, dan bermakna (Rodli, 2020). Pada level praktik, ziarah bukan hanya persoalan
ritual, tetapi juga pengalaman emosional dan spiritual yang membantu individu mengakses dimensi
terdalam dari keagamaannya.

Walaupun tradisi ziarah sangat kaya secara sosial dan spiritual, penelitian empiris yang
menggali pengalaman subjektif peziarah masih relatif minim. Studi-studi yang ada lebih banyak
berfokus pada aspek historis, politik, ekonomi wisata religi, atau kontroversi doktrinal yang
menyertainya (Rodli, 2020; Al-Ayyubi & Munif, 2021). Padahal, memahami pengalaman batin
peziarah penting untuk melihat bagaimana ziarah beroperasi sebagai praktik yang berdampak pada
religiusitas dan kesejahteraan spiritual individu. Kesenjangan penelitian semakin tampak ketika
berbicara mengenai pendekatan fenomenologis. Pendekatan ini sangat dibutuhkan untuk melihat
bagaimana peziarah memaknai pengalaman mereka secara langsung, tanpa filter konsep-konsep
eksternal. Melalui lensa fenomenologi, peneliti dapat memahami proses internal seperti rasa haru,

17



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies

Vol 4 2025, 16-22

Copublisher:

Collaboration between CV. Doki Course and Training with Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama
Sumatera Selatan

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

ketenangan, kelekatan spiritual, rasa syukur, hingga pemaknaan ulang terhadap tujuan hidup yang
muncul selama atau setelah ziarah. Pengalaman tersebut seringkali menjadi bagian penting dalam
perjalanan spiritual seseorang, namun jarang terdokumentasi secara komprehensif.

Berangkat dari kebutuhan tersebut, penelitian ini secara khusus berfokus pada pengalaman
peziarah Makam Putri Kembang Dadar sebuah situs spiritual yang banyak dikunjungi masyarakat
karena nilai historis, spiritual, dan budaya yang dikandungnya. Penelitian ini mengajukan
pertanyaan utama: bagaimana peziarah memaknai praktik ziarah melalui dimensi religiusitas, dan
bagaimana ziarah berkontribusi terhadap kesejahteraan spiritual mereka? Pertanyaan ini tidak hanya
penting untuk memperkaya khazanah teoritis mengenai religiusitas multidimensi, tetapi juga untuk
memahami fungsi-fungsi psikologis dan sosial dari ziarah dalam kehidupan masyarakat masa Kini.
Temuan penelitian diharapkan dapat memberikan kontribusi praktis bagi pengelola situs ziarah,
pendidik agama, dan komunitas religius dalam mengembangkan pendekatan pembinaan spiritual
yang lebih humanis, relevan, dan berakar pada pengalaman hidup masyarakat.

Metode
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan memadukan kerangka teori
religiusitas, kesejahteraan psikologis, dan fenomenologi. Tujuannya adalah memahami makna
subjektif yang dialami peziarah secara mendalam sesuai konteks spiritual dan sosial mereka.

1. Kerangka Religiusitas Multidimensi

Analisis penelitian ini berlandaskan dimensi religiusitas komprehensif yang mencakup
akidah, syariah, akhlak, ilmu, dan penghayatan. Model ini digunakan untuk menggali bagaimana
berbagai aspek keberagamaan mulai dari keyakinan hingga pengalaman batin bekerja dalam
pembentukan makna ziarah. Pendekatan ini juga sejalan dengan teori religiositas multidimensi yang
dikemukakan Lemos, Gore, dan Shults (2017), yaitu bahwa religiositas mencakup unsur
kepercayaan (beliefs), praktik ritual (ritual practices), dan pengalaman subjektif (experiences).
Dengan demikian, kerangka multidimensi ini memungkinkan peneliti melihat ziarah bukan sekadar
ritual, tetapi sebagai pengalaman spiritual yang kompleks dan menyeluruh.

2. Kesejahteraan Psikologis & Spiritual

Untuk memahami dampak batin dari pengalaman ziarah, penelitian ini menggunakan
model psychological well-being (PWB) dari Ryff (1995), yang meliputi enam aspek utama:
otonomi, penguasaan lingkungan, pertumbuhan pribadi, relasi positif, tujuan hidup, dan penerimaan
diri. Model ini relevan untuk menilai bagaimana pengalaman spiritual di makam mempengaruhi
keadaan psikologis individu misalnya dalam memperkuat rasa syukur, menumbuhkan ketenangan,
atau membantu menemukan arah hidup.

Selain itu, teori religious coping dari Pargament (1997) turut digunakan untuk membaca
bagaimana peziarah memanfaatkan agama sebagai sumber daya dalam menghadapi masalah hidup,
tekanan emosional, atau pencarian makna. Pendekatan ini memungkinkan analisis yang lebih kaya
terkait peran ziarah sebagai mekanisme coping spiritual dalam kehidupan sehari-hari.

18



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies

Vol 4 2025, 16-22

Copublisher:

Collaboration between CV. Doki Course and Training with Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama
Sumatera Selatan

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

3. Pendekatan Fenomenologi dan Analisis Tematik
Penelitian ini menggunakan pendekatan fenomenologi karena fokusnya adalah menggali
pengalaman subjektif peziarah sebagaimana mereka alami sendiri. Peneliti berupaya memahami
dunia internal partisipan tanpa memberi interpretasi awal yang bias. Data diperoleh melalui
wawancara mendalam serta observasi lapangan selama kegiatan ziarah berlangsung.
Untuk proses analisis data, penelitian ini menggunakan analisis tematik (thematic analysis)
Berdasarkan prosedur enam fase dari Braun dan Clarke (2006), yaitu:

Familiarisasi dengan data melalui pembacaan berulang,
Pembuatan kode awal,

Identifikasi tema-tema potensial,

Peninjauan ulang tema,

Pendefinisian dan penamaan tema,

Penyusunan laporan penelitian.

-~ D 00T

Pendekatan ini dipilih karena fleksibel dan cocok untuk menggali makna pengalaman
spiritual secara mendalam serta memungkinkan pengembangan tema-tema yang merepresentasikan
pengalaman peziarah secara autentik.

4. Penelitian ini Menggabungkan Beberapa Kerangka Teori:

a. Religiusitas Multidimensi
Dimensi religiusitas (akidah, syariah, akhlak, ilmu, penghayatan) menjadi dasar analisis
karena mencerminkan dimensi keagamaan yang komprehensif. Pendekatan ini sejalan dengan
model teoritik religiositas multidimensi yang menyatakan bahwa keyakinan, tindakan ritual, dan
pengalaman pribadi adalah aspek penting dalam religiusitas (Lemos, Gore, & Shults, 2017).

b. Kesejahteraan Psikologis dan Spiritual
Sebagai kerangka konseptual kesejahteraan, studi ini menggunakan model psychological
well-being dari Ryff yang mencakup enam dimensi: otonomi, penguasaan lingkungan, pertumbuhan
pribadi, relasi positif dengan orang lain, tujuan hidup, dan penerimaan diri (Ryff, 1995). Model ini
cocok untuk memahami dampak batin dari pengalaman ziarah (Ryff, 1995). Selain itu, religious
coping dari Pargament menjelaskan bagaimana individu menggunakan agama untuk mengatasi
kesulitan dan pencarian makna (Pargament, 1997).

c. Fenomenologi & Analisis Tematik
Penelitian ini menggunakan pendekatan fenomenologi untuk mengeksplorasi pengalaman
subjektif peziarah sebagaimana dirasakan oleh mereka sendiri. Untuk analisis data, digunakan
analisis tematik (thematic analysis) mengikuti metode Braun & Clarke (2006) yang terdiri dari
enam fase: familiarisasi data, kode, tema, review tema, definisi tema, dan penulisan laporan.

19



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies

Vol 4 2025, 16-22

Copublisher:

Collaboration between CV. Doki Course and Training with Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama
Sumatera Selatan

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

Hasil

Kami memahami bahwa ziarah memiliki fungsi psikologis yang kuat, terutama dalam
memberikan ketenangan batin bagi individu yang datang untuk mendoakan dan melakukan refleksi
diri (Rodli, 2020). Tindakan ziarah sering kali menjadi momen seseorang merenungkan hakikat
kehidupan, kematian, dan hubungan spiritualnya dengan Tuhan (Rohmawati & Ismail, 2017).
Banyak literatur menjelaskan bahwa proses ziarah dapat memunculkan perasaan tentram, syukur,
dan harapan baru, karena ruang ziarah dipandang sebagai ruang sakral yang memberi pengalaman
spiritual mendalam (Rusidi, 2025).

Selain itu, Kami memahami bahwa ziarah dapat menjadi sarana penguatan iman karena
aktivitas doa, dzikir, serta pembacaan ayat-ayat suci yang dilakukan di makam dapat meningkatkan
kesadaran religius seseorang (Khuzaimah & Hariyanto, 2023). Interaksi sosial antarpeziarah juga
berperan penting, sebab nilai solidaritas dan dukungan moral dapat memperkuat keterikatan
seseorang pada komunitas keagamaannya (Nuruddin, 2023). Dalam perspektif fenomenologis,
pengalaman ziarah dianggap unik bagi setiap individu karena dipengaruhi oleh latar belakang,
emosi, dan pencarian spiritual masing-masing (Creswell, 2013).

Pengetahuan tentang tokoh spiritual seperti Putri Kembang Dadar juga menambah makna
intelektual dalam praktik ziarah, karena memahami sejarah dan keteladanan tokoh tersebut dapat
memperdalam rasa hormat dan spiritualitas peziarah (Latif & Usman, 2021). Banyak penelitian juga
menunjukkan bahwa pemahaman sejarah dapat meningkatkan motivasi seseorang untuk menghayati
nilai-nilai spiritual dengan lebih mendalam (Maryamah, 2024).

Ziarah juga berfungsi sebagai mekanisme coping keagamaan, yaitu cara individu
mengatasi tekanan emosional melalui pendekatan spiritual seperti doa dan refleksi diri (Pargament,
1997). Proses ini membantu seseorang menemukan ketenangan dan memperkuat keyakinan bahwa
segala permasalahan hidup dapat diserahkan kepada Tuhan (Koenig et al., 2001). Dengan demikian,
pengalaman ziarah tidak hanya memberikan manfaat religius, tetapi juga manfaat psikologis yang
signifikan bagi kesejahteraan mental individu (Ryff, 2013).

Diskusi

Berdasarkan hasil refleksi tersebut, Kami memahami bahwa tradisi ziarah ke Makam Putri
Kembang Dadar tidak hanya berfungsi sebagai ritual keagamaan, tetapi juga sebagai pengalaman
emosional yang mampu menciptakan ketenangan batin dan memperkuat keimanan seseorang
(Rodli, 2020). Literatur fenomenologi menjelaskan bahwa pengalaman spiritual seperti ini terbentuk
dari persepsi subjektif individu ketika berada di ruang sakral yang dianggap memiliki kedekatan
dengan dimensi transenden (Creswell, 2013).

Diskusi dari materi juga menunjukkan bahwa praktik ziarah memberikan dampak positif
terhadap kesejahteraan psikologis, terutama melalui proses refleksi diri, doa, dan interaksi sosial
yang terjadi selama ziarah (Ryff, 2013). Hal ini konsisten dengan teori religious coping yang
menyatakan bahwa aktivitas spiritual dapat membantu individu mengelola stres dan menemukan
makna atas kejadian hidupnya (Pargament, 1997).

Selain itu, pemahaman sejarah tokoh spiritual dalam konteks ziarah memperkuat hubungan
emosional dan spiritual peziarah terhadap warisan budaya religius, sekaligus menumbuhkan

20



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies

Vol 4 2025, 16-22

Copublisher:

Collaboration between CV. Doki Course and Training with Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama
Sumatera Selatan

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

apresiasi terhadap nilai-nilai moral yang diwariskan tokoh tersebut (Latif & Usman, 2021). Dengan
demikian, pengalaman ziarah dapat dipahami sebagai pengalaman multidimensional yang
mencakup aspek emosional, spiritual, sosial, dan intelektual (Koenig et al., 2001).

Kesimpulan

Penelitian ini menyimpulkan bahwa ziarah ke Makam Putri Kembang Dadar menyediakan
pengalaman religius yang dalam dan mendukung kesejahteraan spiritual peziarah. Lima dimensi
religiusitas yaitu akidah, syariah, akhlak, ilmu, dan penghayatan menonjol dalam narasi mereka dan
menunjukkan bahwa ziarah bukan hanya praktik adat, tetapi mekanisme coping religius yang
signifikan (Kelompok 8, 2024; Pargament, 1997).

Transformasi batin yang dialami peziarah ialah kedamaian, refleksi eksistensial, dan
pembaruan iman menunjukkan bahwa ziarah dapat menjadi sarana care spiritual yang sangat
relevan di konteks modern. Rekomendasi penting dari penelitian ini mencakup: (1) pengelolaan
makam dengan narasi sejarah yang lebih edukatif, (2) integrasi pengalaman ziarah dalam program
pendidikan agama lokal, dan (3) penelitian lanjutan dengan sampel lebih besar atau metode
campuran untuk mengukur dampak psikologis ziarah secara kuantitatif.

Acknowledgement

Kami mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada semua pihak yang telah
mendukung terlaksananya penelitian ini. Terima kasih kepada para pengelola dan Staf Makam Putri
Kembang Dadar Palembang yang telah memberikan izin serta bantuan selama proses pengumpulan
data. Kami juga menyampaikan apresiasi kepada para informan yang dengan sukarela berbagi
pengalaman spiritual mereka, sehingga penelitian ini dapat tersusun dengan baik.

Ucapan terima kasih juga kami sampaikan kepada dosen pembimbing serta seluruh
anggota Kelompok 8 yang telah bekerja sama, berdiskusi, dan berkontribusi dalam penyusunan
artikel ini. Tanpa dukungan dan Kkerja sama tersebut, penelitian ini tidak akan
terselesaikan dengan optimal.

Referensi

Al-Ayyubi, M. Z., & Munif, M. (2021). Ziarah Kubur Perspektif Historis-Sosiologis dan
Kontekstualisasinya dalam Kehidupan Kontemporer. Jurnal Syekh Nurjati.

Ayun, Q. (2022). Peran Religious Coping terhadap Psychological Distress.

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using Thematic Analysis in Psychology. Qualitative Research in
Psychology.

Bullock, J., Lane, J. E., & Shults, L. (2020). Modelling Threat Causation for Religiosity and
Nationalism in E

Dawadi, S. (2020). Thematic Analysis Approach: A Step by Step Guide.

Khuzaimah, K., & Hariyanto, S. (2023). Sakralitas Agama dalam Tradisi Ziarah Makam Masayikh
di Yayasan Riyadlotut Thalabah Sedan. Jurnal Pendidikan Sosiologi, JPSU.

Koenig, H. G., McCullough, M. E., & Larson, D. B. (2001). Handbook of religion and health.
Oxford University Press.

21



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies

Vol 4 2025, 16-22

Copublisher:

Collaboration between CV. Doki Course and Training with Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama
Sumatera Selatan

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

Latif, M., & Usman, M. I. (2021). Fenomena Ziarah Makam Wali dalam Masyarakat Mandar.
Khazanah: Jurnal Studi Islam dan Humaniora, 19(2).

Lemos, C. M., Gore, R., & Shults, F. L. (2017). Exploratory and Confirmatory Factor Analyses of
Religiosity: A Four-Factor Model.

Lucchetti, G., et al. (2020). Peran Religious Coping terhadap Emotional Well-Being..

Maguire, M. (2020). Doing a Thematic Analysis: A Practical, Step-by-Step Guide.

Maryamah, M. (2024). Fenomena Ziarah Masyarakat di Sumatera Selatan: Studi Etnografi pada
Makam Kiai Muara Ogan. Kontekstualita.

Maryamah, M. (2024). Studi etnografi ziarah di Sumatera Selatan

Nuruddin, N. (2023). Ziarah makam dan ritual besangi di Lombok. Sophist: Jurnal Sosial Politik
Kajian Islam dan Tafsir.

Nuruddin, N. (2023). Ziarah Makam dan Ritual Besangi: Makam Maulana Syeh Gauz Abdurrozak
di Lombok. Sophist: Jurnal Sosial Politik Kajian Islam dan Tafsir.

Pargament, K. I. (1997). The psychology of religion and coping: Theory, research, practice.
Guilford Press.

Perlovsky, L. I. (2010). Science and Religion: Mathematical Modeling of Spiritual Emotions.

Plante, T. G., & Sherman, A. C. (2001). Faith and Health: Psychological Perspectives.

Rodli, A. (2020). Fenomena Ziarah: Antara Kesalehan, Identitas Ke-Islaman dan Dimensi
Komersial. AN NUR: Jurnal Studi Islam.

Rohmawati, A. R., & Ismail, H. (2017). Ziarah Makam Walisongo dalam Peningkatan Spiritualitas
Manusia Modern. Sumbula: Jurnal Studi Keagamaan, Sosial dan Budaya.

Rusidi, M., Istigomah, D., Yensi, O., & Hadi, L. N. (2025). “Yang Sakral” dalam Ritual Ziarah
Kubur di Makam Kiai Nur Iman Mlangi: Perspektif Mircea Eliade. Panangkaran: Jurnal
Penelitian Agama dan Masyarakat, 9(1).

Ryff, C. D. (1989). Happiness Is Everything, or Is It? Explorations on the Meaning of
Psychological Well-Being. Journal of Personality and Social Psychology, 57(6), 1069-
1081.

Ryff, C. D. (2013). Psychological well-being revisited: Advances in science and practice. Journal
of Happiness Studies.

Ryff, C. D., & Keyes, C. L. M. (1995). The Structure of Psychological Well-Being Revisited.
Journal of Personality and Social Psychology, 69(4), 719-727.

Shanks, R. (2024). Thematic Analysis.

Syamhari, S. (2014). Interpretasi Ziarah pada Makam Mbah Priuk. Rihlah: Jurnal Sejarah dan
Kebudayaan.

Sylviana, Z. (2022). Ziarah: antara Fenomena Mistik dan Komunikasi Spiritual. Darussalam: Jurnal
Pendidikan, Komunikasi dan Pemikiran Hukum Islam.

Xu, J. (2015). Pargament’s Theory of Religious Coping: Implications for Social Work.

Yuliana, A. (2023). Peziarah kubur di Makam Hanggawana Tegal perspektif fenomenologi Edmund
Husserl (Skripsi). Universitas Islam Negeri Walisongo.

22



