
Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 354-368 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

354  

Perayaan Maulid Nabi Bagi Para Remaja Masjid Sebagai Sumber 

Ketenangan, Kebersamaan Dalam Perspektif Psikologi Agama 

Riska Nur Hasanah1, Nurfatonah2, Muhammad Beryl3, Dinda Erinita4, Naqlima5, Aulia 

Ulung Putri Srikandi6, Reka Adelia7 
1-5 UIN Raden Fatah Palembang 
6Universitas Sriwijaya,  
7Universitas Muhammadiyah Oku Timur 

Corresponding Email: nurhasanahriska941@gmail.com1), fatonahnur714@gmail.com2), 

Muhammaberyl21@gmail.com3) erinita28@gmail.com4), naqlimautet@gamil.com5) 

 

Abstract 
This study aims to understand how the celebration of the Prophet Muhammad’s Maulid provides religious 

experiences, strengthens a sense of togetherness, and enhances the spiritual well-being of mosque youth. This research 

employs a qualitative approach with a case study design, involving one key informant from the Youth Association of Darut 

Taqwa Mosque. Data were collected through in-depth interviews and observations conducted during the celebration, 

then analyzed using thematic analysis. The findings show that the Maulid is not only perceived as a religious ritual but 

also serves as a meaningful space that deepens the youths' connection with God, fosters inner peace, and enriches their 

sense of life purpose. Additionally, the collaborative process of preparing the event and shared experiences throughout 

the activities strengthen social bonds and mutual support among the youth. Overall, the Maulid celebration plays an 

essential role in shaping the spiritual and social balance of mosque adolescents, reflected in the enhancement of their 

religiosity, sense of community, and spiritual well-being. 

 

Keywords: Maulid celebration, mosque youth, religious experience, togetherness, spiritual well-being 

 

Abstrak 
Penelitian ini bertujuan memahami bagaimana perayaan Maulid Nabi memberikan pengalaman religius, 

membangun rasa kebersamaan, dan meningkatkan spiritual well-being pada remaja masjid. Pendekatan yang digunakan 

adalah kualitatif dengan desain studi kasus, melibatkan satu narasumber kunci dari Ikatan Remaja Masjid Darut Taqwa. 

Data diperoleh melalui wawancara mendalam serta observasi selama kegiatan berlangsung, lalu dianalisis menggunakan 

teknik analisis tematik. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Maulid Nabi tidak hanya dihayati sebagai ritual keagamaan, 

tetapi juga menjadi ruang yang memperkuat kedekatan remaja dengan Tuhan, menumbuhkan ketenangan batin, serta 

memperkaya pemaknaan hidup. Selain itu, kerja sama dalam mempersiapkan acara dan pengalaman bersama selama 

kegiatan membuat hubungan antar remaja semakin erat dan penuh dukungan. Secara keseluruhan, Maulid Nabi berperan 

penting dalam membentuk keseimbangan spiritual dan sosial remaja masjid, yang tampak melalui meningkatnya 

religiusitas, rasa memiliki terhadap komunitas, serta kesejahteraan batin mereka. 

 
Kata kunci: Maulid Nabi, remaja masjid, pengalaman religius, kebersamaan, spiritual well-being 

 

Pendahuluan 

Maulid Nabi Muhammad merupakan perayaan keagamaan di masyarakat. Kegiatan tersebut 

bukan hanya menjadi bagian dari tradisi religius, tetapi juga membarikan ruang bagi terbentuknya 

pengalaman spiritual yang lebih mendalam (Hidayat, 2018). Maulid Nabi sering menjadi momen 

untuk saling mengenal dan meneladani akhlak Rasulullah terutama bagi para remaja. Hal ini sekaligus 

mengembangkan kualitas batin seperti ketenangan, kedekatan dengan Tuhan, dan kemampuan

mailto:nurhasanahriska941@gmail.com1
mailto:fatonahnur714@gmail.com2
mailto:Muhammaberyl21@gmail.com3
mailto:erinita28@gmail.com4
mailto:naqlimautet@gamil.com


Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 354-368 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

355  

mengembangkan kualitas batin seperti ketenangan, kedekatan dengan Tuhan, dan kemampuan 

mengendalikan diri (Aisyah, 2020). Selain memiliki nilai ibadah, kegiatan ini juga mempererat 

hubungan sosial karena adanya interaksi yang intens, sehingga menumbuhkan rasa kebersamaan dan 

ketenangan terutama pada para remaja masjid (Fauzan & Malik, 2021). 

Melalui partisipasi aktif dalam rangkaian kegiatan Maulid Nabi. Seperti membaca shalawat bersama, 

kajian sirah nabawiyah, hingga kerja sama dalam penyelenggaraan acara. Remaja tidak hanya 

mendapat wawasan keagamaan, tetapi juga adanya peningkatan secara spiritual well-being yang 

tercermin dalam hubungan dengan Allah maupun hubungan harmonis dengan sesama (Nuruddin, 

2019). Melalui dari konteks tersebut, penelitian ini berupaya menelaah lebih jauh bagaimana peran 

kegiatan Maulid Nabi dalam membentuk pengalaman religius, mempererat solidaritas sosial, serta 

meningkatkan kesejahteraan spiritual remaja masjid. 

Permasalahan yang mendasari dari penelitian ini adalah karena masih terbatasnya pengetahuan 

tentang bagaimana kegiatan keagamaan, khususnya perayaan Maulid Nabi, yang ikut serta pada 

terbentuknya pengalaman religius, penguatan rasa kebersamaan, dan meningkatkan spiritual well-

being pada remaja masjid. Untuk menjawab hal tersebut, penelitian ini menyusun solusi dengan 

menggunakan pendekatan kualitatif melalui wawancara yang mendalam dan observasi partisipatif 

pada susunan kegiatan Maulid Nabi. Pendekatan ini digabungkan dengan analisis teoritis berdasarkan 

Teori Psikologi Agama Glock dan Stark, Teori Sense of Community dari McMillan dan Chavis, serta 

Spiritual Well-Being Theory dari Ellison untuk memberikan pemahaman yang komprehensif 

mengenai proses pembentukan religiusitas, dinamika sosial, dan kesejahteraan spiritual remaja. 

Religiusitas menggambarkan sejauh mana seseorang mematuhi dan menjalankan ajaran agamanya. 

Individu yang dianggap memiliki tingkat religiusitas tinggi adalah mereka yang mampu 

menyesuaikan perilaku sehari-hari dengan nilai-nilai agama yang diyakini (Aziz, 2020). Tingkat 

religiusitas seseorang dapat dipengaruhi oleh berbagai faktor, seperti lingkungan sosial, pengalaman 

pribadi, kebutuhan emosional, serta kemampuan intelektual (Haryanto, 2019; Nurhayati, 2021). 

Tokoh yang berperan utama dalam menguraikan konsep religiusitas adalah Glock dan Stark (1965). 

Menurut mereka, religiusitas diartikan sebagai dedikasi spiritual yang dimiliki oleh seseorang, 

berkaitan dengan agama dan keyakinan yang dianut. Glock dan Stark (1968) mengemukakan bahwa 

religiusitas terdiri dari lima dimensi, yaitu: 

Dimensi Intelektual, Dimensi ini mengacu pada harapan sosial bahwa individu yang beragama 

seharusnya memiliki pemahaman mengenai agamanya dan kapabilitas untuk menjelaskan sudut 

pandangnya mengenai aspek agama tersebut. Salah satu indikator yang umum digunakan untuk 



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 354-368 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

356  

dimensi ini adalah seberapa sering seseorang memikirkan isu-isu keagamaan (Glock & Stark, 1968). 

Dimensi Ideologi, Dimensi ini merujuk pada harapan sosial bahwa individu beragama mempunyai 

keyakinan mengenai keberadaan dan hakikat dari realitas yang transendental serta hubungan antara 

yang transenden dan manusia. Dimensi ini berkaitan dengan sejauh mana seseorang menerima dan 

mempercayai ajaran agamanya (Stark & Glock, 1965). 

Dimensi Ritualistik, Dimensi ini berkaitan dengan sejauh mana individu melaksanakan kewajiban 

ritual yang berkaitan dengan agama mereka. Terdapat dua aspek dalam dimensi ini, yaitu 

pelaksanaan di depan umum dan pelaksanaan secara pribadi. Pelaksanaan publik berhubungan 

dengan harapan sosial di mana individu religius terlibat dalam kegiatan komunitas keagamaan, seperti 

partisipasi dalam upacara dan kegiatan bersama. Indikator untuk dimensi ini adalah seberapa sering 

seseorang terlibat dalam kegiatan keagamaan. Sedangkan pelaksanaan ritual secara pribadi merujuk 

pada keterlibatan individu dalam komunikasi dengan aspek transenden melalui kegiatan dan ritual 

dalam ruang privat (Glock & Stark, 1968). 

Dimensi Perasaan, Dimensi perasaan atau pengalaman merujuk pada momen-momen yang dianggap 

oleh individu sebagai interaksi dengan Tuhan. Segala yang terjadi dalam hidup dianggap sebagai 

tanda dari Yang Maha Kuasa. Baik pengalaman positif maupun negatif diyakini sebagai hasil dari 

kehendak Tuhan, dan pengalaman ini berpengaruh pada emosi individu (Stark & Glock, 1965). 

Dimensi Konsekuensial, Dimensi ini menekankan bahwa individu yang religius cenderung 

berperilaku sesuai dengan ajaran agama mereka. Dimensi ini menganalisis sejauh mana seseorang 

menjalankan perintah agama dan menjadikan ajaran agama sebagai pedoman dalam aktivitas sehari- 

hari (Glock & Stark, 1968). 

Pandangan Glock dan Stark menggunakan perspektif sosiologi. Namun, kelima dimensi inti ini juga 

dikaji dari sudut pandang psikologis berdasarkan representasi dari konten religius. Dimensi 

intelektual dan ideologi berhubungan dengan pemikiran, dimensi ritualistik berkaitan dengan 

tindakan, dan dimensi perasaan mengacu pada pengalaman, emosi, serta persepsi (Stark & Glock, 

1968). Dalam hubungan sosialnya, remaja cenderung mencari teman yang memiliki minat serupa. 

Kesamaan minat ini, terutama dalam kegiatan keagamaan, mencerminkan upaya remaja untuk 

mengekspresikan diri dalam komunitasnya (Santrock, 2018). Carl Rogers menjelaskan bahwa inti 

dari aktualisasi diri adalah pemahaman tentang diri sendiri, dan konsep diri menjadi aspek pokok 

dalam proses tersebut (Rogers, 1951). Seseorang dalam interaksinya dapat memahami siapa dirinya, 

baik sebagai individu maupun sebagai bagian dari kelompok. Kita menyadari keberadaan kita sebagai 



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 354-368 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

357  

manusia karena interaksi dengan orang lain di sekitar kita, yang menunjukkan melalui tindakan verbal 

dan nonverbal bahwa kita adalah manusia (Mead, 1934). 

Dalam acara ceramah agama, remaja berfungsi sebagai penerima pesan-pesan keagamaan yang 

mencakup nilai-nilai kehidupan di dunia, baik dalam skala individu maupun sosial, serta nilai- nilai 

kehidupan setelah mati. Kegiatan pengajian dan acara keagamaan di masjid bisa dianggap 

sebagai salah satu sarana untuk membangun konsep diri religius remaja (Hurlock, 1999). Dalam 

konteks ini, peneliti mempelajari proses pembentukan dan perkembangan pemahaman remaja tentang 

agama, terutama sebelum, selama, dan setelah mereka mengikuti ceramah agama (Jalaluddin, 2012). 

Pengalaman spiritual setiap individu pasti berbeda-beda, karena variasi dalam tingkat 

pemahaman dan praktik ajaran agama yang dijalani oleh masing-masing orang. Pengalaman ini 

bersifat pribadi dan hanya dapat dirasakan oleh individu yang mengalaminya. Sebenarnya, 

pengalaman keagamaan adalah pengalaman spiritual, di mana seseorang yang menghadapi 

permasalahan tersebut merasa seolah-olah dapat terhubung dengan entitas yang Maha Kuasa dan Suci 

melalui pelaksanaan ajaran agama (Smart, 1996). Dapat disimpulkan bahwa pengalaman keagamaan 

adalah kaitan batin antara seseorang dan pemikirannya mengenai suatu kekuatan (Tuhan). Kaitan ini 

bisa diwujudkan dalam pikiran dan perasaan melalui penerapan ajaran agama, dan hubungan batin 

tersebut terbentuk akibat pelaksanaan ajaran-ajaran tersebut (Ancok & Suroso, 2001). 

Rasa kebersamaan dalam komunitas remaja masjid tidak tumbuh begitu saja, melainkan terbentuk 

perlahan dari pengalaman-pengalaman kecil yang mereka jalani bersama dalam kegiatan masjid 

sehari-hari. Dalam teori McMillan dan Chavis (1986), hal tersebut dijelaskan sebagai membership, 

yakni perasaan bahwa seseorang benar-benar menjadi bagian dari sebuah kelompok. Pada komunitas 

remaja masjid, rasa memiliki ini muncul karena adanya lingkungan yang relatif stabil, tradisi 

kegiatan yang berulang, serta simbol-simbol kelompok yang memperjelas identitas mereka. 

Misalnya, adanya seragam kegiatan, stuktur kepengurusan, jadwal kajian tetap, atau sekadar 

kebiasaan berkumpul di ruang tertentu menjelang salat maghrib. Penelitian menunjukkan bahwa hal- 

hal semacam ini sangat membantu remaja menemukan tempat untuk mengekspresikan diri dan 

merasa diterima dalam sebuah komunitas (Hasanah, 2018; Nurdin, 2019). Selain itu, pembinaan 

terarah dari pengurus masjid atau tokoh agama membuat mereka merasakan kedekatan emosional 

yang sulit digantikan oleh komunitas lain di luar masjid (Wulansari, 2020; Huda, 2019). Dengan 

demikian, aspek membership tercipta bukan hanya karena faktor spiritual, tetapi juga karena masjid 

memberikan identitas sosial yang jelas bagi remaja. 



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 354-368 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

358  

Selain rasa menjadi bagian dari kelompok, penting juga bagi remaja untuk merasa bahwa mereka 

memiliki pengaruh dan peran yang berarti dalam komunitasnya. Dalam teori McMillan dan Chavis 

(1986), bagian ini disebut influence, yaitu kemampuan seseorang untuk memengaruhi dan sekaligus 

dipengaruhi oleh anggota lain. Dalam praktiknya, remaja masjid sering diberi tanggung jawab dalam 

berbagai kegiatan, mulai dari mempersiapkan acara keagamaan, mengurus logistik, mengatur 

konsumsi, hingga menjadi panitia teknis dalam kegiatan besar seperti Maulid, Isra Mi’raj, atau 

pesantren kilat Ramadhan. Ketika remaja diberi kesempatan untuk berpendapat dan kontribusinya 

dihargai, mereka merasa bahwa keberadaan mereka punya arti dalam komunitas (Saputro, 2019). Hal 

ini sejalan dengan pandangan ahli pemberdayaan masyarakat yang mengatakan bahwa kelompok 

yang membuka ruang bagi partisipasi anggotanya akan lebih mudah membangun solidaritas dan rasa 

kebersamaan (Zubaedi, 2017). Bahkan menurut pengembangan teori Chavis & Wandersman (2002), 

komunitas yang sehat adalah komunitas yang tidak hirarkis secara kaku, tetapi memungkinkan setiap 

anggotanya ikut menentukan arah komunitas. Pola semacam inilah yang nyata terlihat dalam 

dinamika remaja masjid. 

Selain rasa memiliki dan peran yang dihargai, kebersamaan di kalangan remaja masjid juga tumbuh 

karena komunitas ini mampu memenuhi berbagai kebutuhan psikologis, sosial, dan spiritual 

anggotanya. McMillan dan Chavis (1986) menyebut aspek ini sebagai integration and fulfillment of 

needs. Masjid menjadi tempat yang bukan hanya menyediakan kegiatan keagamaan, tetapi juga 

menawarkan lingkungan yang aman bagi remaja mencari teman baru, mengekspresikan diri, serta 

mengembangkan potensi diri. Banyak remaja yang menemukan kepercayaan diri setelah terlibat 

dalam kegiatan masjid, misalnya ketika mereka diminta berbicara di depan umum, memimpin doa, 

mengatur acara, atau bahkan belajar menjadi imam salat. Penelitian juga mencatat bahwa remaja yang 

aktif dalam kegiatan masjid sering kali merasa lebih stabil secara emosional karena mereka berada 

dalam lingkungan yang mendukung perkembangan moral dan spiritual (Astuti, 2020; Muslih, 2021). 

Pada saat yang sama, kegiatan seperti santunan, bakti sosial, dan kegiatan sosial-keagamaan lainnya 

memberikan remaja rasa berguna dan berharga karena mereka bisa berkontribusi langsung kepada 

masyarakat (Firmansyah, 2020; Nurhadi, 2017). Dengan kata lain, kebutuhan akan penghargaan, 

dukungan sosial, aktualisasi diri, hingga kebutuhan spiritual dipenuhi melalui keberadaan mereka 

dalam komunitas ini. 

Setelah tiga elemen tersebut, aspek yang paling kuat dalam membentuk kebersamaan adalah shared 

emotional connection atau ikatan emosional yang muncul dari pengalaman bersama. Pada remaja 

masjid, ikatan ini terbentuk melalui rangkaian pengalaman panjang yang mereka lalui secara 



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 354-368 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

359  

kolektif. Mulai dari menyiapkan acara besar hingga larut malam, mengalami kegagalan dalam 

kegiatan lalu memperbaikinya bersama, berbagi cerita setelah pengajian, hingga tertawa bersama saat 

kerja bakti masjid. Semua pengalaman tersebut menciptakan kenangan emosional yang sangat 

melekat. Penelitian menunjukkan bahwa pengalaman yang dilakukan bersama dengan intensitas 

tinggi akan mengikat anggota komunitas secara mendalam dan berjangka panjang (Ilyas, 2021; 

Susanto, 2021). Ikatan emosional ini sering kali membuat remaja lebih betah berada di masjid 

dibandingkan tempat lain, karena mereka menemukan lingkungan pertemanan yang hangat dan penuh 

makna. Bahkan bagi sebagian remaja, komunitas masjid menjadi tempat yang terasa seperti “keluarga 

kedua.” 

Jika disimpulkan dari beragam penelitian tersebut, tampak bahwa komunitas remaja masjid 

merupakan contoh nyata bagaimana teori Sense of Community McMillan & Chavis (1986) bekerja 

dalam kehidupan sehari-hari. Keempat elemen, membership, influence, integration and fulfillment of 

needs, dan shared emotional connection muncul secara kuat dan konsisten dalam aktivitas mereka. 

Masjid bukan hanya ruang ibadah, melainkan ruang tumbuh, ruang belajar, dan ruang bersosialisasi 

bagi remaja. Lingkungan ini membantu mereka menemukan identitas diri, belajar bekerja sama, 

memahami perbedaan, merasakan dukungan, serta mengalami berbagai pengalaman emosional yang 

mempererat hubungan persaudaraan. Dengan demikian, remaja masjid tidak hanya menjalankan 

aktivitas keagamaan, tetapi juga membangun komunitas sosial yang solid, penuh empati, dan 

memiliki daya ikat yang kuat. 

Dalam konsep Spiritual Well-Being yang dikemukakan oleh Ellison (1983), menjelaskan bahwa 

kesejahteraan spiritual seseorang dibangun dari dua aspek utama, yaitu Religious Well-Being (RWB) 

dan Existential Well-Being (EWB) (Ellison, 1983). RWB menggambarkan bagaimana kualitas 

hubungan individu dengan Tuhan, termasuk perasaan dekat, dilindungi, dan dibimbing. Sementara 

itu, EWB berkaitan dengan bagaimana seseorang memahami makna hidupnya, tujuan yang ingin 

dicapai, serta keyakinan bahwa hidupnya memiliki nilai. Meskipun fokusnya berbeda, kedua aspek 

ini saling terhubung dan dapat saling menguatkan. 

Hubungan yang baik dengan Tuhan (RWB) sering menjadi dasar munculnya ketenangan batin, rasa 

syukur, dan keyakinan bahwa setiap pengalaman hidup memiliki hikmah. Kondisi spiritual yang stabil 

seperti ini membantu individu lebih mudah menemukan makna hidup dan menafsirkan pengalaman 

secara lebih bijak, sehingga EWB-nya meningkat (Ellison, 1983). Sebaliknya, ketika seseorang 

sudah mampu melihat hidupnya sebagai sesuatu yang bermakna, ia cenderung menjalani ibadah 

dengan lebih sadar, tulus, dan reflektif. Dengan demikian, pemaknaan hidup yang baik juga 



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 354-368 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

360  

memperkuat hubungan religiusnya. Keseimbangan antara RWB dan EWB akhirnya menciptakan 

spiritualitas yang utuh: RWB memberikan fondasi keyakinan, sedangkan EWB memberi arah dan 

makna dalam kehidupan sehari-hari. Ketika keduanya berkembang bersamaan, individu akan merasa 

lebih tenang, kuat secara emosional, dan mampu menghadapi tantangan hidup dengan lebih percaya 

diri (Ellison, 1983). 

Dalam konteks kegiatan Maulid Nabi, kedua aspek ini dapat meningkat karena kegiatan tersebut 

memadukan unsur ibadah, refleksi, dan kebersamaan. Maulid Nabi menjadi ruang bagi remaja untuk 

memperkuat spiritualitas mereka, baik secara religius maupun eksistensial (Tumanggor, 2019). Pada 

dimensi RWB, pembacaan shalawat, zikir, doa, dan ceramah tentang keteladanan Nabi Muhammad 

SAW menciptakan suasana batin yang hangat dan mendalam. Nilai-nilai Nabi seperti kesabaran, 

kejujuran, dan keteguhan mendorong peserta untuk memperbaiki kualitas ibadah dan memperkuat 

hubungan spiritual mereka dengan Tuhan (Tumanggor & Dariyo, 2021). Di sisi lain, kegiatan Maulid 

juga memperkaya EWB. Kisah perjuangan Nabi memberi inspirasi dan makna hidup yang lebih 

mendalam bagi peserta. Nilai-nilai perjuangan dan ketabahan Nabi menumbuhkan harapan, 

optimisme, dan ketenangan batin. Kebersamaan dalam komunitas selama Maulid juga memberikan 

rasa terhubung secara sosial, sehingga makna hidup yang dirasakan tidak hanya bersifat pribadi tetapi 

juga kolektif (Rahman, Kusmawati, & Tohari, 2021). 

Selain itu, Maulid Nabi berperan dalam memperkuat identitas komunitas. Peserta merasa menjadi 

bagian dari sebuah tradisi religius yang bernilai dan diwariskan dari generasi ke generasi. Perasaan 

menjadi bagian dari komunitas yang memuliakan ajaran Nabi menambah stabilitas spiritual dan sosial 

(Narmiyati, Kusmawati, & Tohari, 2023). Nilai‐nilai perjuangan Nabi juga mendorong terbentuknya 

resiliensi spiritual, yaitu kemampuan untuk tetap kuat dan optimis ketika menghadapi masalah hidup 

(Tumanggor & Dariyo, 2021). Secara keseluruhan, kegiatan Maulid Nabi tidak hanya memperkuat 

hubungan religius (RWB) dan makna hidup (EWB), tetapi juga memperkaya identitas komunitas dan 

membangun ketahanan batin. Bagi remaja masjid, kegiatan ini menjadi pengalaman spiritual yang 

menyeluruh dan membantu mereka membangun kesejahteraan spiritual yang lebih stabil dan 

bermakna. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus untuk memahami secara 

mendalam pengalaman religius, rasa kebersamaan, dan kesejahteraan spiritual remaja masjid dalam 

konteks perayaan Maulid Nabi di Masjid Darut Taqwa. Desain studi kasus dipilih karena penelitian 

berfokus pada satu konteks spesifik dan satu narasumber kunci yang memiliki pengetahuan 



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 354-368 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

361  

langsung mengenai dinamika kegiatan (Creswell, 2016). Fokus penelitian meliputi tiga aspek utama, 

yaitu: (1) pengalaman religius berdasarkan dimensi eksperiensial dan ritualistik Glock & Stark; (2) 

rasa kebersamaan berdasarkan teori Sense of Community McMillan & Chavis; dan (3) spiritual well- 

being berdasarkan dua dimensi Ellison (RWB dan EWB). 

Populasi penelitian mencakup seluruh remaja yang terlibat dalam kegiatan Maulid Nabi, namun 

penelitian ini secara khusus memilih satu narasumber kunci melalui teknik purposive sampling, yaitu 

pengurus Ikatan Remaja Masjid Darut Taqwa. Narasumber dipilih karena keterlibatannya yang intens 

dalam perencanaan, pelaksanaan, dan evaluasi kegiatan Maulid, sehingga mampu memberikan 

informasi yang relevan dan mendalam. 

Pengumpulan data dilakukan dengan dua teknik. Teknik utama adalah wawancara mendalam semi-

terstruktur menggunakan pendekatan 5W+1H (What, Why, Who, When, Where, How) yang disusun 

berdasarkan tiga landasan teori. Teknik pendukung berupa observasi non-formal selama kegiatan 

Maulid Nabi berlangsung. Observasi dilakukan untuk memahami konteks acara, suasana interaksi, 

dan gambaran umum dinamika remaja masjid, namun tidak digunakan sebagai sumber data utama 

karena tidak dilakukan pencatatan sistematis (Creswell, 2016; Yin, 2018). 

Instrumen penelitian berupa pedoman wawancara berbasis teori serta lembar catatan lapangan yang 

digunakan untuk mencatat kesan umum selama observasi. Prosedur penelitian mencakup penyusunan 

pedoman wawancara, pelaksanaan wawancara dengan narasumber kunci, observasi umum selama 

kegiatan, serta transkripsi dan analisis data. 

Data dianalisis menggunakan analisis tematik melalui proses pengkodean awal, pengelompokan 

kategori, pembentukan tema, dan interpretasi temuan berdasarkan teori (Creswell, 2016). Validitas 

data dijaga melalui triangulasi metode (wawancara dan observasi non-formal), dan member checking 

sederhana dengan mengonfirmasi pemahaman peneliti kepada narasumber. Seluruh proses penelitian 

mengikuti etika penelitian, termasuk persetujuan partisipasi dan kerahasiaan identitas narasumber. 

HASIL 

Berdasarkan hasil wawancara mendalam dengan narasumber kunci, yakni pengurus Ikatan Remaja 

Masjid Darut Taqwa, serta observasi selama kegiatan Maulid Nabi, ditemukan tiga tema utama yang 

menggambarkan bagaimana perayaan Maulid Nabi menjadi sumber ketenangan, kebersamaan, dan 

peningkatan kesejahteraan spiritual bagi remaja masjid. 

1) Pengalaman Religius Remaja Masjid dan Dimensi Psikologi Agama 



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 354-368 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

362  

Narasumber menjelaskan bahwa pelaksanaan Maulid Nabi menghadirkan suasana keagamaan yang 

lebih intens dibandingkan kegiatan ibadah rutin. Unsur kegiatan seperti pembacaan shalawat, 

penyampaian ceramah mengenai keteladanan Nabi, serta kebersamaan dalam praktik ibadah 

memberikan pengalaman ketenangan batin bagi remaja. Mereka melaporkan adanya peningkatan rasa 

kedekatan dengan Allah, kekhusyukan dalam beribadah, serta kemampuan yang lebih baik dalam 

menata kondisi hati. Pernyataan verbatim yang menyebut bahwa “acara Maulid bikin suasana lebih 

hangat, remajanya lebih fokus, semangat, dan terasa beda dari biasanya” mengindikasikan perubahan 

suasana afektif yang signifikan. Dari aspek emosional, kegiatan Maulid Nabi berkontribusi pada 

penguatan kembali motivasi spiritual remaja. Aktivitas seperti pembacaan shalawat bersama, doa 

kolektif, dan penyampaian ceramah memfasilitasi proses refleksi diri, penataan niat, dan peningkatan 

kualitas ibadah. Secara keseluruhan, temuan ini menunjukkan terbentuknya pengalaman religius yang 

kuat, baik dalam dimensi emosional maupun ritual yang dimaknai sebagai kondisi ketenangan dan 

kedekatan spiritual yang lebih mendalam. 

2) Kebersamaan dan Rasa Memiliki dalam Komunitas Remaja Masjid 

 
Kegiatan Maulid Nabi ternyata membuat para remaja masjid jadi lebih dekat satu sama lain. Sejak 

awal persiapan, seperti kerja bakti, menghias masjid, latihan panitia, sampai hari acara, mereka selalu 

bekerja bersama. Hal ini membuat suasana jadi ramai dan penuh semangat. Bahkan remaja yang 

biasanya jarang ikut kegiatan jadi lebih aktif. Banyak yang mengatakan bahwa Maulid membuat 

mereka lebih kompak karena semua orang punya tugas dan saling bantu. Selama kegiatan 

berlangsung, hubungan antar remaja terasa seperti keluarga. Mereka merasa dihargai, dilibatkan, dan 

diberi ruang untuk berkontribusi tanpa merasa dibeda-bedakan. Tidak ada jarak antara yang baru dan 

yang lama, karena semuanya saling mendukung. Akhirnya, mereka merasa masjid adalah tempat yang 

nyaman dan aman. Kebersamaan ini membuat remaja merasa lebih terikat dengan masjid. Mereka 

merasa punya kelompok sendiri, punya identitas sebagai “remaja masjid,” dan ini membuat 

solidaritas mereka semakin kuat, bukan hanya saat Maulid, tetapi juga setelahnya. 

3) Peningkatan Spiritual Well-Being (RWB & EWB) Remaja Masjid 

 
Narasumber mengatakan bahwa setelah ikut acara Maulid Nabi, para remaja kelihatan menjadi lebih 

tenang, lebih rajin ibadah, dan lebih paham tentang arah serta makna hidup. Mereka juga terlihat 

lebih optimis, lebih mudah mengatur emosi, dan merasa hidupnya menjadi lebih terarah. Narasumber 

juga menjelaskan kalau “remaja jadi merasa lebih dekat sama Allah, lebih ngerti arti sabar, syukur, 

dan perjuangan Nabi.” Nilai-nilai yang mereka dapat dari ceramah juga membuat 



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 354-368 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

363  

mereka lebih dapat menghadapi masalah hidup dengan cara yang bijak. Perasaan spiritual yang makin 

kuat ini menunjukan kalau RWB (kesejahteraan religius) dan EWB (kesejahteraan eksistensial) 

mereka meningkat secara bersamaan, terlihat dari hubungan mereka dengan Tuhan yang makin dalam 

dan pemaknaan diri yang makin matang. 

DISKUSI 

Bagian diskusi ini mengulas temuan penelitian secara mendalam dan menghubungkannya dengan 

teori Glock & Stark (Psikologi Agama), teori Sense of Community McMillan & Chavis, serta Spiritual 

Well-Being Ellison, sekaligus memperkuat interpretasi dengan temuan penelitian terdahulu. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa pengalaman religius remaja dalam kegiatan Maulid 

Nabi tidak hanya berfokus pada aspek ritual, tetapi juga memperkuat dimensi emosional dan 

intelektual sebagaimana diuraikan oleh Glock dan Stark (1965). Narasumber menggambarkan adanya 

ketenangan batin, rasa khusyuk, serta peningkatan kedekatan spiritual dengan Tuhan selama kegiatan 

berlangsung. Temuan tersebut sejalan dengan dimensi experiential dan ritualistic, yang menekankan 

bahwa pengalaman keagamaan berbasis emosi dan partisipasi dalam ibadah kolektif merupakan 

indikator penting religiusitas. Penelitian terdahulu oleh Hidayat (2018) dan Aisyah (2020) turut 

mengonfirmasi bahwa aktivitas keagamaan yang dilakukan secara bersama dapat meningkatkan 

kedalaman spiritual dan memperkaya pengalaman religius remaja. Dengan demikian, Maulid Nabi 

dapat dipahami bukan semata sebagai ritual tahunan, tetapi sebagai ruang pembentukan religiusitas 

yang bersifat reflektif dan bermakna bagi remaja masjid. 

Hasil di lapangan juga cocok dengan teori Sense of Community dari McMillan & Chavis (1986). 

Pertama, soal “rasa menjadi bagian dari kelompok.” Hal ini terlihat dari cara para remaja saling 

menerima, saling membantu, dan merasa nyaman dalam kegiatan Maulid. Ini sesuai dengan 

penelitian sebelumnya seperti Hasanah (2018) yang mengatakan remaja masjid mudah merasa 

diterima dalam komunitasnya. Kedua, bagian influence, yaitu ketika remaja diberi kesempatan untuk 

ikut menentukan jalannya acara. Mereka boleh memberi pendapat dan diberi tanggung jawab dalam 

panitia. Hal ini membuat mereka merasa penting. Saputro (2019) juga menemukan bahwa 

kesempatan berkontribusi seperti ini membuat remaja lebih kompak. 

Ketiga, kegiatan Maulid juga memenuhi kebutuhan sosial dan emosional remaja. Mereka butuh 

tempat untuk berkumpul, belajar bekerja sama, dan merasa dihargai. Ini cocok dengan teori 

integration and fulfillment of needs, dan juga sesuai dengan pendapat Muslih (2021) yang 

mengatakan bahwa kegiatan masjid dapat membantu perkembangan emosional remaja. Yang 

terakhir, shared emotional connection. Kegiatan yang dilalui bersama, mulai dari capek-capek kerja 



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 354-368 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

364  

bakti, rapat panitia, sampai momen haru saat pembacaan shalawat membuat mereka punya kenangan 

yang sama. Kenangan itulah yang membuat mereka semakin dekat. Ilyas (2021) juga menulis bahwa 

pengalaman emosional bersama sangat berpengaruh untuk memperkuat ikatan remaja. 

Selain itu, kesejahteraan spiritual yang dialami oleh remaja mengalami peningkatan yang 

menunjukkan bahwa kegiatan Maulid Nabi ini mampu mengaktifkan dua dimensi spiritual menurut 

Ellison (1983): Religious Well-Being (hubungan dengan Tuhan) dan Existential Well-Being 

(pemaknaan hidup). Temuan penelitian mengidentifikasi bahwa remaja menjadi lebih tenang, merasa 

lebih dekat dengan Allah, serta memahami nilai sabar, syukur, dan keteladanan Nabi. Nilai-nilai 

tersebut tidak hanya memperkuat hubungan religius, tetapi juga memberikan orientasi hidup yang 

lebih jelas, sehingga EWB bisa meningkat. Penemuan ini konsisten dengan penelitian Rahman et al. 

(2021) serta Tumanggor & Dariyo (2021) yang memberikan pernyataan bahwa kegiatan keagamaan 

bisa memperkuat stabilitas emosional, makna hidup, dan resiliensi spiritual. Dengan demikian, acara 

Maulid Nabi bisa menjadi sarana yang efektif untuk menyatukan dimensi religius dan eksistensial 

yang menciptakan spiritualitas yang seimbang dan berkelanjutan bagi remaja masjid. 

Dengan begitu dapat disimpulkan bahwa, hasil penelitian ini menunjukkan perayaan Maulid Nabi 

berperan penting dalam membentuk perkembangan religius, sosial, dan spiritual remaja masjid. 

Berdasarkan teori Glock & Stark, kegiatan Maulid tidak hanya memperkuat dimensi ritual, tetapi juga 

memperdalam pengalaman emosional dan intelektual remaja, sehingga menumbuhkan ketenangan 

batin dan kedekatan dengan Tuhan. Selaras dengan teori Sense of Community McMillan & Chavis, 

Maulid juga menjadi ruang lahirnya rasa memiliki, kesempatan berkontribusi, pemenuhan kebutuhan 

sosial, serta ikatan emosional yang kuat antar remaja. Selain itu, sesuai kerangka Spiritual Well-Being 

Ellison, Maulid mampu meningkatkan Religious Well-Being melalui ibadah kolektif, serta Existential 

Well-Being melalui pemaknaan hidup, nilai kesabaran, dan optimisme. Secara keseluruhan, Maulid 

Nabi menjadi media yang efektif dalam menyatukan dimensi religiusitas, kebersamaan, dan 

kesejahteraan spiritual remaja masjid secara harmonis. 

KESIMPULAN 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa perayaan Maulid Nabi memberikan dampak yang nyata bagi 

perkembangan religius dan sosial remaja masjid. Kegiatan ini membantu remaja merasakan 

pengalaman spiritual yang lebih dalam, mulai dari suasana ibadah yang menenangkan hingga 

penghayatan makna hidup melalui keteladanan Nabi. Selain itu, rangkaian persiapan dan pelaksanaan 

acara membuat mereka saling bekerja sama, berbagi peran, dan saling mendukung, sehingga tercipta 



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 354-368 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

365  

rasa kebersamaan yang kuat. Maulid Nabi juga terbukti memperkuat spiritual well-being remaja, baik 

dalam aspek hubungan dengan Tuhan maupun cara mereka memahami dan memaknai perjalanan 

hidupnya. Dengan demikian, Maulid Nabi bukan hanya seremonial tahunan, tetapi menjadi ruang 

tumbuh yang membantu remaja membangun ketenangan batin, identitas komunitas, serta ketahanan 

spiritual dalam menjalani berbagai tantangan hidup. 

 
UCAPAN TERIMAKASIH 

Peneliti mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada pengurus Ikatan Remaja Masjid 

Darut Taqwa yang telah bersedia meluangkan waktu, berbagi pengalaman, dan membuka ruang 

untuk proses wawancara serta observasi. Terima kasih juga kepada seluruh remaja masjid yang telah 

memberikan dukungan selama penelitian berlangsung. Tidak lupa, peneliti menyampaikan 

penghargaan kepada dosen pembimbing serta semua pihak yang telah membantu dan memberikan 

masukan hingga penelitian dan penulisan artikel ini dapat diselesaikan dengan baik. 

 

REFERENSI 

Aisyah, L. (2020). Makna Spiritual dalam Perayaan Maulid Nabi pada Komunitas Remaja Masjid. 

Pustaka Ilmu Nusantara. 

Ancok, D., & Suroso, F. N. (2001). Psikologi Islami: Solusi Islam atas Problem-Problem Psikologi. 

Pustaka Pelajar. 

Astuti, R. (2020). Peran Kegiatan Keagamaan Dalam Pembentukan Karakter Remaja Masjid. Jurnal 

Pendidikan Islam, 8(1), 45–58. 

Aziz, A. (2020). Religiusitas dan Perilaku Keagamaan Masyarakat Modern. Jurnal Psikologi Agama, 

12(2), 145–158. 

Chavis, D. M., & Wandersman, A. (2002). Sense of community in the urban environment: A catalyst 

for participation and community development. American Journal of Community Psychology, 30(1), 

9–25. 

Creswell, J. W. (2016). Research design: Pendekatan kualitatif, kuantitatif, dan mixed (Edisi ke-4). 

Pustaka Pelajar. 

Fauzan, R., & Malik, A. (2021). Sense Of Community dalam Kegiatan Keagamaan Remaja Masjid. 

Lentera Sosial Press. 

Firmansyah, M. (2020). Aktualisasi Diri Remaja Melalui Kegiatan Sosial Keagamaan di Masjid. 

Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora, 11(2), 112–124. 



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 354-368 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

366  

Glock, C. Y., & Stark, R. (1965). Religion and Society in Tension. Rand McNally. 

Haryanto, B. (2019). Faktor-Faktor Sosial Pembentuk Religiusitas Individu. Jurnal Sosiologi dan 

Humaniora, 8(1), 33–47. 

Hasanah, L. (2018). Pembinaan Remaja Masjid dalam Meningkatkan Kualitas Spiritual Remaja. 

Jurnal Bimbingan Masyarakat Islam, 4(2), 98–110. 

Hidayat, R. S. (2018). Hakekat ilmu pengetahuan budaya. Yayasan Pustaka Obor Indonesia. 

Huda, M. (2019). Peran Takmir Dalam Membina Komunitas Remaja Masjid. Al-Idarah: Jurnal 

Manajemen Dakwah, 6(1), 70–85. 

Hurlock, E. B. (1999). Psikologi perkembangan: Suatu Pendekatan Sepanjang Rentang Kehidupan 

(Edisi ke-5). Erlangga. 

Ilyas, M. (2021). Ikatan Emosional dalam Komunitas Keagamaan Remaja. Jurnal Psikologi Islam, 

9(1), 33–47. 

Jalaluddin. (2012). Psikologi Agama. RajaGrafindo Persada. 

McMillan, D. W., & Chavis, D. M. (1986). Sense of Community: A Definition and Theory. Journal 

of Community Psychology, 14(1), 6–23. 

Mead, G. H. (1934). Mind, Self, and Society. University of Chicago Press. 

Muslih, A. (2021). Pengaruh Kegiatan Masjid Terhadap Perkembangan Moral Remaja. Jurnal 

Pendidikan dan Konseling, 5(2), 120–132. 

Narmiyati, Kusmawati, A. K., & Tohari, M. A. (2023). Dimensi Communal dan Transendental 

Spiritual Well-being Pada Wanita Panti Sosial. Jurnal Khidmat Sosial, 9(1), 112–120. 

https://jurnal.umj.ac.id/index.php/khidmatsosial/article/view/11999 

Nuruddin, M. (2019). Spiritual well-being remaja melalui aktivitas keagamaan di lingkungan masjid. 

Cendekia Media. 

Nurdin, Z. (2019). Partisipasi Remaja dalam Kegiatan Masjid: Analisis dari Perspektif Psikologi 

Agama. Jurnal Sosiologi Islam, 3(2), 150–165. 

Nurhadi, A. (2017). Keterlibatan Remaja dalam Kegiatan Sosial Masjid Sebagai Bentuk Penguatan 

Karakter Sosial. Jurnal Ilmu Dakwah, 39(1), 88–101. 

Nurhayati, S. (2021). Pengalaman Personal dan Kebutuhan Emosional dalam Perkembangan 

Religiusitas Remaja. Jurnal Ilmu Pendidikan dan Perilaku, 5(3), 201–214. 

Rahman, N. O., Kusmawati, A. K., & Tohari, M. A. (2021). Dinamika Spiritual Well-being Untuk 

Meningkatkan Kualitas Hidup Caregiver Skizofrenia. Jurnal Khidmat Sosial, 8(3), 86–91. 

https://jurnal.umj.ac.id/index.php/khidmatsosial/article/view/10431 

https://jurnal.umj.ac.id/index.php/khidmatsosial/article/view/11999
https://jurnal.umj.ac.id/index.php/khidmatsosial/article/view/10431


Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 354-368 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

367  

Rogers, C. R. (1951). Client-Centered Therapy: Its Current Practice, Implications, and Theory. 

Houghton Mifflin. 

Santrock, J. W. (2018). Adolescence (16th ed.). McGraw-Hill Education 

Saputro, H. (2019). Partisipasi dan Keterlibatan Remaja Masjid dalam Penguatan Solidaritas 

Komunitas. Jurnal Komunikasi dan Penyuluhan, 7(2), 142–155. 

Smart, N. (1996). Dimensions of The Sacred: An Anatomy of The World’s Beliefs. University of 

California Press. 

Stark, R., & Glock, C. Y. (1968). American Piety: The Nature of Religious Commitment. University of 

California Press. 

Susanto, R. (2021). Pengalaman Emosional Bersama Sebagai Faktor Pembentuk Solidaritas Remaja 

Masjid. Jurnal Kajian Islam Remaja, 2(1), 55–68. 

Tumanggor, R. O. (2019). Analisis Model Spiritual Well-being Ellison. Jurnal Manajemen dan 

Humaniora, 5(2), 112-125 

https://journal.untar.ac.id/index.php/jmishumsen/article/view/3521 

Tumanggor, R. O., & Dariyo, A. (2021). Peran Spiritual Well-being dalam Ketahanan Psikologis 

Korban Konflik Aceh Singkil. Jurnal Ketahanan Nasional, 9(1), 45–58. 

https://jurnal.ugm.ac.id/jkn/article/view/64606 

Wahyusari, D., & Mariani, R. (2023). Hubungan Spiritual Well-being dengan Kelekatan Ibu dan 

Janin pada Ibu Hamil. Jurnal Kesehatan Indonesia, 12(2), 77–85. 

https://journal.unhasa.ac.id/index.php/jikes/article/view/584 

Wulansari, S. (2020). Hubungan Pembinaan Keagamaan dengan Solidaritas Remaja Masjid. Jurnal 

Pendidikan Remaja, 3(2), 123–135. 

Yin, R. K. (2018). Case study research and applications: Design and methods (6th ed.). SAGE 

Publications. 

Zubaedi. (2017). Pemberdayaan Masyarakat Berbasis Partisipasi Remaja di Lingkungan Masjid. 

Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam, 5(1), 44–59. 

https://journal.untar.ac.id/index.php/jmishumsen/article/view/3521
https://jurnal.ugm.ac.id/jkn/article/view/64606
https://journal.unhasa.ac.id/index.php/jikes/article/view/584


Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 354-368 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

368  

LAMPIRAN DOKUMENTASI 
 

 

 


