Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 354-368

Publisher: CV. Doki Course and Training

_E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

Perayaan Maulid Nabi Bagi Para Remaja Masjid Sebagai Sumber
Ketenangan, Kebersamaan Dalam Perspektif Psikologi Agama

Riska Nur Hasanah?!, Nurfatonah?, Muhammad Beryl?, Dinda Erinita*, Naglima®, Aulia

Ulung Putri Srikandi®, Reka Adelia’

-5 UIN Raden Fatah Palembang

SUniversitas Sriwijaya,

"Universitas Muhammadiyah Oku Timur

Corresponding Email: nurhasanahriska941@gmail.com?, fatonahnur714@gmail.com?,

Muhammaberyl21@gmail.com? erinita28 @gmail.com?, naglimautet@gamil.com®

Abstract

This study aims to understand how the celebration of the Prophet Muhammad’s Maulid provides religious
experiences, strengthens a sense of togetherness, and enhances the spiritual well-being of mosque youth. This research
employs a qualitative approach with a case study design, involving one key informant from the Youth Association of Darut
Taqwa Mosque. Data were collected through in-depth interviews and observations conducted during the celebration,
then analyzed using thematic analysis. The findings show that the Maulid is not only perceived as a religious ritual but
also serves as a meaningful space that deepens the youths' connection with God, fosters inner peace, and enriches their
sense of life purpose. Additionally, the collaborative process of preparing the event and shared experiences throughout
the activities strengthen social bonds and mutual support among the youth. Overall, the Maulid celebration plays an
essential role in shaping the spiritual and social balance of mosque adolescents, reflected in the enhancement of their
religiosity, sense of community, and spiritual well-being.

Keywords: Maulid celebration, mosque youth, religious experience, togetherness, spiritual well-being

Abstrak

Penelitian ini bertujuan memahami bagaimana perayaan Maulid Nabi memberikan pengalaman religius,
membangun rasa kebersamaan, dan meningkatkan spiritual well-being pada remaja masjid. Pendekatan yang digunakan
adalah kualitatif dengan desain studi kasus, melibatkan satu narasumber kunci dari Ikatan Remaja Masjid Darut Tagwa.
Data diperoleh melalui wawancara mendalam serta observasi selama kegiatan berlangsung, lalu dianalisis menggunakan
teknik analisis tematik. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Maulid Nabi tidak hanya dihayati sebagai ritual keagamaan,
tetapi juga menjadi ruang yang memperkuat kedekatan remaja dengan Tuhan, menumbuhkan ketenangan batin, serta
memperkaya pemaknaan hidup. Selain itu, kerja sama dalam mempersiapkan acara dan pengalaman bersama selama
kegiatan membuat hubungan antar remaja semakin erat dan penuh dukungan. Secara keseluruhan, Maulid Nabi berperan
penting dalam membentuk keseimbangan spiritual dan sosial remaja masjid, yang tampak melalui meningkatnya
religiusitas, rasa memiliki terhadap komunitas, serta kesejahteraan batin mereka.

Kata kunci: Maulid Nabi, remaja masjid, pengalaman religius, kebersamaan, spiritual well-being

Pendahuluan
Maulid Nabi Muhammad merupakan perayaan keagamaan di masyarakat. Kegiatan tersebut
bukan hanya menjadi bagian dari tradisi religius, tetapi juga membarikan ruang bagi terbentuknya
pengalaman spiritual yang lebih mendalam (Hidayat, 2018). Maulid Nabi sering menjadi momen
untuk saling mengenal dan meneladani akhlak Rasulullah terutama bagi para remaja. Hal ini sekaligus
mengembangkan kualitas batin seperti ketenangan, kedekatan dengan Tuhan, dan kemampuan

354


mailto:nurhasanahriska941@gmail.com1
mailto:fatonahnur714@gmail.com2
mailto:Muhammaberyl21@gmail.com3
mailto:erinita28@gmail.com4
mailto:naqlimautet@gamil.com

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 354-368

Publisher: CV. Doki Course and Training

_E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

mengembangkan kualitas batin seperti ketenangan, kedekatan dengan Tuhan, dan kemampuan
mengendalikan diri (Aisyah, 2020). Selain memiliki nilai ibadah, kegiatan ini juga mempererat
hubungan sosial karena adanya interaksi yang intens, sehingga menumbuhkan rasa kebersamaan dan
ketenangan terutama pada para remaja masjid (Fauzan & Malik, 2021).

Melalui partisipasi aktif dalam rangkaian kegiatan Maulid Nabi. Seperti membaca shalawat bersama,
kajian sirah nabawiyah, hingga kerja sama dalam penyelenggaraan acara. Remaja tidak hanya
mendapat wawasan keagamaan, tetapi juga adanya peningkatan secara spiritual well-being yang
tercermin dalam hubungan dengan Allah maupun hubungan harmonis dengan sesama (Nuruddin,
2019). Melalui dari konteks tersebut, penelitian ini berupaya menelaah lebih jauh bagaimana peran
kegiatan Maulid Nabi dalam membentuk pengalaman religius, mempererat solidaritas sosial, serta
meningkatkan kesejahteraan spiritual remaja masjid.

Permasalahan yang mendasari dari penelitian ini adalah karena masih terbatasnya pengetahuan
tentang bagaimana kegiatan keagamaan, khususnya perayaan Maulid Nabi, yang ikut serta pada
terbentuknya pengalaman religius, penguatan rasa kebersamaan, dan meningkatkan spiritual well-
being pada remaja masjid. Untuk menjawab hal tersebut, penelitian ini menyusun solusi dengan
menggunakan pendekatan kualitatif melalui wawancara yang mendalam dan observasi partisipatif
pada susunan kegiatan Maulid Nabi. Pendekatan ini digabungkan dengan analisis teoritis berdasarkan
Teori Psikologi Agama Glock dan Stark, Teori Sense of Community dari McMillan dan Chavis, serta
Spiritual Well-Being Theory dari Ellison untuk memberikan pemahaman yang komprehensif
mengenai proses pembentukan religiusitas, dinamika sosial, dan kesejahteraan spiritual remaja.
Religiusitas menggambarkan sejauh mana seseorang mematuhi dan menjalankan ajaran agamanya.
Individu yang dianggap memiliki tingkat religiusitas tinggi adalah mereka yang mampu
menyesuaikan perilaku sehari-hari dengan nilai-nilai agama yang diyakini (Aziz, 2020). Tingkat
religiusitas seseorang dapat dipengaruhi oleh berbagai faktor, seperti lingkungan sosial, pengalaman
pribadi, kebutuhan emosional, serta kemampuan intelektual (Haryanto, 2019; Nurhayati, 2021).
Tokoh yang berperan utama dalam menguraikan konsep religiusitas adalah Glock dan Stark (1965).
Menurut mereka, religiusitas diartikan sebagai dedikasi spiritual yang dimiliki oleh seseorang,
berkaitan dengan agama dan keyakinan yang dianut. Glock dan Stark (1968) mengemukakan bahwa
religiusitas terdiri dari lima dimensi, yaitu:

Dimensi Intelektual, Dimensi ini mengacu pada harapan sosial bahwa individu yang beragama
seharusnya memiliki pemahaman mengenai agamanya dan kapabilitas untuk menjelaskan sudut

pandangnya mengenai aspek agama tersebut. Salah satu indikator yang umum digunakan untuk

355



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 354-368

Publisher: CV. Doki Course and Training

_E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

dimensi ini adalah seberapa sering seseorang memikirkan isu-isu keagamaan (Glock & Stark, 1968).
Dimensi ldeologi, Dimensi ini merujuk pada harapan sosial bahwa individu beragama mempunyai
keyakinan mengenai keberadaan dan hakikat dari realitas yang transendental serta hubungan antara
yang transenden dan manusia. Dimensi ini berkaitan dengan sejauh mana seseorang menerima dan
mempercayai ajaran agamanya (Stark & Glock, 1965).

Dimensi Ritualistik, Dimensi ini berkaitan dengan sejauh mana individu melaksanakan kewajiban
ritual yang berkaitan dengan agama mereka. Terdapat dua aspek dalam dimensi ini, yaitu
pelaksanaan di depan umum dan pelaksanaan secara pribadi. Pelaksanaan publik berhubungan
dengan harapan sosial di mana individu religius terlibat dalam kegiatan komunitas keagamaan, seperti
partisipasi dalam upacara dan kegiatan bersama. Indikator untuk dimensi ini adalah seberapa sering
seseorang terlibat dalam kegiatan keagamaan. Sedangkan pelaksanaan ritual secara pribadi merujuk
pada keterlibatan individu dalam komunikasi dengan aspek transenden melalui kegiatan dan ritual
dalam ruang privat (Glock & Stark, 1968).

Dimensi Perasaan, Dimensi perasaan atau pengalaman merujuk pada momen-momen yang dianggap
oleh individu sebagai interaksi dengan Tuhan. Segala yang terjadi dalam hidup dianggap sebagai
tanda dari Yang Maha Kuasa. Baik pengalaman positif maupun negatif diyakini sebagai hasil dari
kehendak Tuhan, dan pengalaman ini berpengaruh pada emosi individu (Stark & Glock, 1965).
Dimensi Konsekuensial, Dimensi ini menekankan bahwa individu yang religius cenderung
berperilaku sesuai dengan ajaran agama mereka. Dimensi ini menganalisis sejauh mana seseorang
menjalankan perintah agama dan menjadikan ajaran agama sebagai pedoman dalam aktivitas sehari-
hari (Glock & Stark, 1968).

Pandangan Glock dan Stark menggunakan perspektif sosiologi. Namun, kelima dimensi inti ini juga
dikaji dari sudut pandang psikologis berdasarkan representasi dari konten religius. Dimensi
intelektual dan ideologi berhubungan dengan pemikiran, dimensi ritualistik berkaitan dengan
tindakan, dan dimensi perasaan mengacu pada pengalaman, emosi, serta persepsi (Stark & Glock,
1968). Dalam hubungan sosialnya, remaja cenderung mencari teman yang memiliki minat serupa.
Kesamaan minat ini, terutama dalam kegiatan keagamaan, mencerminkan upaya remaja untuk
mengekspresikan diri dalam komunitasnya (Santrock, 2018). Carl Rogers menjelaskan bahwa inti
dari aktualisasi diri adalah pemahaman tentang diri sendiri, dan konsep diri menjadi aspek pokok
dalam proses tersebut (Rogers, 1951). Seseorang dalam interaksinya dapat memahami siapa dirinya,

baik sebagai individu maupun sebagai bagian dari kelompok. Kita menyadari keberadaan kita sebagai

356



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 354-368

Publisher: CV. Doki Course and Training

_E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

manusia karena interaksi dengan orang lain di sekitar kita, yang menunjukkan melalui tindakan verbal
dan nonverbal bahwa kita adalah manusia (Mead, 1934).
Dalam acara ceramah agama, remaja berfungsi sebagai penerima pesan-pesan keagamaan yang
mencakup nilai-nilai kehidupan di dunia, baik dalam skala individu maupun sosial, serta nilai- nilai
kehidupan setelah mati. Kegiatan pengajian dan acara keagamaan di masjid bisa dianggap
sebagai salah satu sarana untuk membangun konsep diri religius remaja (Hurlock, 1999). Dalam
konteks ini, peneliti mempelajari proses pembentukan dan perkembangan pemahaman remaja tentang
agama, terutama sebelum, selama, dan setelah mereka mengikuti ceramah agama (Jalaluddin, 2012).
Pengalaman spiritual setiap individu pasti berbeda-beda, karena variasi dalam tingkat
pemahaman dan praktik ajaran agama yang dijalani oleh masing-masing orang. Pengalaman ini
bersifat pribadi dan hanya dapat dirasakan oleh individu yang mengalaminya. Sebenarnya,
pengalaman keagamaan adalah pengalaman spiritual, di mana seseorang yang menghadapi
permasalahan tersebut merasa seolah-olah dapat terhubung dengan entitas yang Maha Kuasa dan Suci
melalui pelaksanaan ajaran agama (Smart, 1996). Dapat disimpulkan bahwa pengalaman keagamaan
adalah kaitan batin antara seseorang dan pemikirannya mengenai suatu kekuatan (Tuhan). Kaitan ini
bisa diwujudkan dalam pikiran dan perasaan melalui penerapan ajaran agama, dan hubungan batin
tersebut terbentuk akibat pelaksanaan ajaran-ajaran tersebut (Ancok & Suroso, 2001).
Rasa kebersamaan dalam komunitas remaja masjid tidak tumbuh begitu saja, melainkan terbentuk
perlahan dari pengalaman-pengalaman kecil yang mereka jalani bersama dalam kegiatan masjid
sehari-hari. Dalam teori McMillan dan Chavis (1986), hal tersebut dijelaskan sebagai membership,
yakni perasaan bahwa seseorang benar-benar menjadi bagian dari sebuah kelompok. Pada komunitas
remaja masjid, rasa memiliki ini muncul karena adanya lingkungan yang relatif stabil, tradisi
kegiatan yang berulang, serta simbol-simbol kelompok yang memperjelas identitas mereka.
Misalnya, adanya seragam kegiatan, stuktur kepengurusan, jadwal kajian tetap, atau sekadar
kebiasaan berkumpul di ruang tertentu menjelang salat maghrib. Penelitian menunjukkan bahwa hal-
hal semacam ini sangat membantu remaja menemukan tempat untuk mengekspresikan diri dan
merasa diterima dalam sebuah komunitas (Hasanah, 2018; Nurdin, 2019). Selain itu, pembinaan
terarah dari pengurus masjid atau tokoh agama membuat mereka merasakan kedekatan emosional
yang sulit digantikan oleh komunitas lain di luar masjid (Wulansari, 2020; Huda, 2019). Dengan
demikian, aspek membership tercipta bukan hanya karena faktor spiritual, tetapi juga karena masjid

memberikan identitas sosial yang jelas bagi remaja.

357



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 354-368

Publisher: CV. Doki Course and Training

_E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

Selain rasa menjadi bagian dari kelompok, penting juga bagi remaja untuk merasa bahwa mereka
memiliki pengaruh dan peran yang berarti dalam komunitasnya. Dalam teori McMillan dan Chavis
(1986), bagian ini disebut influence, yaitu kemampuan seseorang untuk memengaruhi dan sekaligus
dipengaruhi oleh anggota lain. Dalam praktiknya, remaja masjid sering diberi tanggung jawab dalam
berbagai kegiatan, mulai dari mempersiapkan acara keagamaan, mengurus logistik, mengatur
konsumsi, hingga menjadi panitia teknis dalam kegiatan besar seperti Maulid, Isra Mi’raj, atau
pesantren kilat Ramadhan. Ketika remaja diberi kesempatan untuk berpendapat dan kontribusinya
dihargai, mereka merasa bahwa keberadaan mereka punya arti dalam komunitas (Saputro, 2019). Hal
ini sejalan dengan pandangan ahli pemberdayaan masyarakat yang mengatakan bahwa kelompok
yang membuka ruang bagi partisipasi anggotanya akan lebih mudah membangun solidaritas dan rasa
kebersamaan (Zubaedi, 2017). Bahkan menurut pengembangan teori Chavis & Wandersman (2002),
komunitas yang sehat adalah komunitas yang tidak hirarkis secara kaku, tetapi memungkinkan setiap
anggotanya ikut menentukan arah komunitas. Pola semacam inilah yang nyata terlihat dalam
dinamika remaja masjid.

Selain rasa memiliki dan peran yang dihargai, kebersamaan di kalangan remaja masjid juga tumbuh
karena komunitas ini mampu memenuhi berbagai kebutuhan psikologis, sosial, dan spiritual
anggotanya. McMillan dan Chavis (1986) menyebut aspek ini sebagai integration and fulfillment of
needs. Masjid menjadi tempat yang bukan hanya menyediakan kegiatan keagamaan, tetapi juga
menawarkan lingkungan yang aman bagi remaja mencari teman baru, mengekspresikan diri, serta
mengembangkan potensi diri. Banyak remaja yang menemukan kepercayaan diri setelah terlibat
dalam kegiatan masjid, misalnya ketika mereka diminta berbicara di depan umum, memimpin doa,
mengatur acara, atau bahkan belajar menjadi imam salat. Penelitian juga mencatat bahwa remaja yang
aktif dalam kegiatan masjid sering kali merasa lebih stabil secara emosional karena mereka berada
dalam lingkungan yang mendukung perkembangan moral dan spiritual (Astuti, 2020; Muslih, 2021).
Pada saat yang sama, kegiatan seperti santunan, bakti sosial, dan kegiatan sosial-keagamaan lainnya
memberikan remaja rasa berguna dan berharga karena mereka bisa berkontribusi langsung kepada
masyarakat (Firmansyah, 2020; Nurhadi, 2017). Dengan kata lain, kebutuhan akan penghargaan,
dukungan sosial, aktualisasi diri, hingga kebutuhan spiritual dipenuhi melalui keberadaan mereka
dalam komunitas ini.

Setelah tiga elemen tersebut, aspek yang paling kuat dalam membentuk kebersamaan adalah shared
emotional connection atau ikatan emosional yang muncul dari pengalaman bersama. Pada remaja

masjid, ikatan ini terbentuk melalui rangkaian pengalaman panjang yang mereka lalui secara

358



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 354-368

Publisher: CV. Doki Course and Training

_E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

kolektif. Mulai dari menyiapkan acara besar hingga larut malam, mengalami kegagalan dalam
kegiatan lalu memperbaikinya bersama, berbagi cerita setelah pengajian, hingga tertawa bersama saat
kerja bakti masjid. Semua pengalaman tersebut menciptakan kenangan emosional yang sangat
melekat. Penelitian menunjukkan bahwa pengalaman yang dilakukan bersama dengan intensitas
tinggi akan mengikat anggota komunitas secara mendalam dan berjangka panjang (llyas, 2021,
Susanto, 2021). lkatan emosional ini sering kali membuat remaja lebih betah berada di masjid
dibandingkan tempat lain, karena mereka menemukan lingkungan pertemanan yang hangat dan penuh
makna. Bahkan bagi sebagian remaja, komunitas masjid menjadi tempat yang terasa seperti “‘keluarga
kedua.”

Jika disimpulkan dari beragam penelitian tersebut, tampak bahwa komunitas remaja masjid
merupakan contoh nyata bagaimana teori Sense of Community McMillan & Chavis (1986) bekerja
dalam kehidupan sehari-hari. Keempat elemen, membership, influence, integration and fulfillment of
needs, dan shared emotional connection muncul secara kuat dan konsisten dalam aktivitas mereka.
Masjid bukan hanya ruang ibadah, melainkan ruang tumbuh, ruang belajar, dan ruang bersosialisasi
bagi remaja. Lingkungan ini membantu mereka menemukan identitas diri, belajar bekerja sama,
memahami perbedaan, merasakan dukungan, serta mengalami berbagai pengalaman emosional yang
mempererat hubungan persaudaraan. Dengan demikian, remaja masjid tidak hanya menjalankan
aktivitas keagamaan, tetapi juga membangun komunitas sosial yang solid, penuh empati, dan
memiliki daya ikat yang kuat.

Dalam konsep Spiritual Well-Being yang dikemukakan oleh Ellison (1983), menjelaskan bahwa
kesejahteraan spiritual seseorang dibangun dari dua aspek utama, yaitu Religious Well-Being (RWB)
dan Existential Well-Being (EWB) (Ellison, 1983). RWB menggambarkan bagaimana kualitas
hubungan individu dengan Tuhan, termasuk perasaan dekat, dilindungi, dan dibimbing. Sementara
itu, EWB berkaitan dengan bagaimana seseorang memahami makna hidupnya, tujuan yang ingin
dicapai, serta keyakinan bahwa hidupnya memiliki nilai. Meskipun fokusnya berbeda, kedua aspek
ini saling terhubung dan dapat saling menguatkan.

Hubungan yang baik dengan Tuhan (RWB) sering menjadi dasar munculnya ketenangan batin, rasa
syukur, dan keyakinan bahwa setiap pengalaman hidup memiliki hikmah. Kondisi spiritual yang stabil
seperti ini membantu individu lebih mudah menemukan makna hidup dan menafsirkan pengalaman
secara lebih bijak, sehingga EWB-nya meningkat (Ellison, 1983). Sebaliknya, ketika seseorang
sudah mampu melihat hidupnya sebagai sesuatu yang bermakna, ia cenderung menjalani ibadah

dengan lebih sadar, tulus, dan reflektif. Dengan demikian, pemaknaan hidup yang baik juga

359



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 354-368

Publisher: CV. Doki Course and Training

_E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

memperkuat hubungan religiusnya. Keseimbangan antara RWB dan EWB akhirnya menciptakan
spiritualitas yang utuh: RWB memberikan fondasi keyakinan, sedangkan EWB memberi arah dan
makna dalam kehidupan sehari-hari. Ketika keduanya berkembang bersamaan, individu akan merasa
lebih tenang, kuat secara emosional, dan mampu menghadapi tantangan hidup dengan lebih percaya
diri (Ellison, 1983).

Dalam konteks kegiatan Maulid Nabi, kedua aspek ini dapat meningkat karena kegiatan tersebut
memadukan unsur ibadah, refleksi, dan kebersamaan. Maulid Nabi menjadi ruang bagi remaja untuk
memperkuat spiritualitas mereka, baik secara religius maupun eksistensial (Tumanggor, 2019). Pada
dimensi RWB, pembacaan shalawat, zikir, doa, dan ceramah tentang keteladanan Nabi Muhammad
SAW menciptakan suasana batin yang hangat dan mendalam. Nilai-nilai Nabi seperti kesabaran,
kejujuran, dan keteguhan mendorong peserta untuk memperbaiki kualitas ibadah dan memperkuat
hubungan spiritual mereka dengan Tuhan (Tumanggor & Dariyo, 2021). Di sisi lain, kegiatan Maulid
juga memperkaya EWB. Kisah perjuangan Nabi memberi inspirasi dan makna hidup yang lebih
mendalam bagi peserta. Nilai-nilai perjuangan dan ketabahan Nabi menumbuhkan harapan,
optimisme, dan ketenangan batin. Kebersamaan dalam komunitas selama Maulid juga memberikan
rasa terhubung secara sosial, sehingga makna hidup yang dirasakan tidak hanya bersifat pribadi tetapi
juga kolektif (Rahman, Kusmawati, & Tohari, 2021).

Selain itu, Maulid Nabi berperan dalam memperkuat identitas komunitas. Peserta merasa menjadi
bagian dari sebuah tradisi religius yang bernilai dan diwariskan dari generasi ke generasi. Perasaan
menjadi bagian dari komunitas yang memuliakan ajaran Nabi menambah stabilitas spiritual dan sosial
(Narmiyati, Kusmawati, & Tohari, 2023). Nilai-nilai perjuangan Nabi juga mendorong terbentuknya
resiliensi spiritual, yaitu kemampuan untuk tetap kuat dan optimis ketika menghadapi masalah hidup
(Tumanggor & Dariyo, 2021). Secara keseluruhan, kegiatan Maulid Nabi tidak hanya memperkuat
hubungan religius (RWB) dan makna hidup (EWB), tetapi juga memperkaya identitas komunitas dan
membangun ketahanan batin. Bagi remaja masjid, kegiatan ini menjadi pengalaman spiritual yang
menyeluruh dan membantu mereka membangun kesejahteraan spiritual yang lebih stabil dan

bermakna.

METODE
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus untuk memahami secara
mendalam pengalaman religius, rasa kebersamaan, dan kesejahteraan spiritual remaja masjid dalam
konteks perayaan Maulid Nabi di Masjid Darut Tagwa. Desain studi kasus dipilih karena penelitian

berfokus pada satu konteks spesifik dan satu narasumber kunci yang memiliki pengetahuan

360



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 354-368

Publisher: CV. Doki Course and Training

_E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

langsung mengenai dinamika kegiatan (Creswell, 2016). Fokus penelitian meliputi tiga aspek utama,
yaitu: (1) pengalaman religius berdasarkan dimensi eksperiensial dan ritualistik Glock & Stark; (2)
rasa kebersamaan berdasarkan teori Sense of Community McMillan & Chavis; dan (3) spiritual well-
being berdasarkan dua dimensi Ellison (RWB dan EWB).

Populasi penelitian mencakup seluruh remaja yang terlibat dalam kegiatan Maulid Nabi, namun
penelitian ini secara khusus memilih satu narasumber kunci melalui teknik purposive sampling, yaitu
pengurus lkatan Remaja Masjid Darut Tagwa. Narasumber dipilih karena keterlibatannya yang intens
dalam perencanaan, pelaksanaan, dan evaluasi kegiatan Maulid, sehingga mampu memberikan
informasi yang relevan dan mendalam.

Pengumpulan data dilakukan dengan dua teknik. Teknik utama adalah wawancara mendalam semi-
terstruktur menggunakan pendekatan 5SW+1H (What, Why, Who, When, Where, How) yang disusun
berdasarkan tiga landasan teori. Teknik pendukung berupa observasi non-formal selama kegiatan
Maulid Nabi berlangsung. Observasi dilakukan untuk memahami konteks acara, suasana interaksi,
dan gambaran umum dinamika remaja masjid, namun tidak digunakan sebagai sumber data utama
karena tidak dilakukan pencatatan sistematis (Creswell, 2016; Yin, 2018).

Instrumen penelitian berupa pedoman wawancara berbasis teori serta lembar catatan lapangan yang
digunakan untuk mencatat kesan umum selama observasi. Prosedur penelitian mencakup penyusunan
pedoman wawancara, pelaksanaan wawancara dengan narasumber kunci, observasi umum selama
kegiatan, serta transkripsi dan analisis data.

Data dianalisis menggunakan analisis tematik melalui proses pengkodean awal, pengelompokan
kategori, pembentukan tema, dan interpretasi temuan berdasarkan teori (Creswell, 2016). Validitas
data dijaga melalui triangulasi metode (wawancara dan observasi non-formal), dan member checking
sederhana dengan mengonfirmasi pemahaman peneliti kepada narasumber. Seluruh proses penelitian

mengikuti etika penelitian, termasuk persetujuan partisipasi dan kerahasiaan identitas narasumber.

HASIL
Berdasarkan hasil wawancara mendalam dengan narasumber kunci, yakni pengurus lkatan Remaja
Masjid Darut Tagwa, serta observasi selama kegiatan Maulid Nabi, ditemukan tiga tema utama yang
menggambarkan bagaimana perayaan Maulid Nabi menjadi sumber ketenangan, kebersamaan, dan
peningkatan kesejahteraan spiritual bagi remaja masjid.

1) Pengalaman Religius Remaja Masjid dan Dimensi Psikologi Agama

361



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 354-368

Publisher: CV. Doki Course and Training

_E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

Narasumber menjelaskan bahwa pelaksanaan Maulid Nabi menghadirkan suasana keagamaan yang
lebih intens dibandingkan kegiatan ibadah rutin. Unsur kegiatan seperti pembacaan shalawat,
penyampaian ceramah mengenai keteladanan Nabi, serta kebersamaan dalam praktik ibadah
memberikan pengalaman ketenangan batin bagi remaja. Mereka melaporkan adanya peningkatan rasa
kedekatan dengan Allah, kekhusyukan dalam beribadah, serta kemampuan yang lebih baik dalam
menata kondisi hati. Pernyataan verbatim yang menyebut bahwa “acara Maulid bikin suasana lebih
hangat, remajanya lebih fokus, semangat, dan terasa beda dari biasanya” mengindikasikan perubahan
suasana afektif yang signifikan. Dari aspek emosional, kegiatan Maulid Nabi berkontribusi pada
penguatan kembali motivasi spiritual remaja. Aktivitas seperti pembacaan shalawat bersama, doa
kolektif, dan penyampaian ceramah memfasilitasi proses refleksi diri, penataan niat, dan peningkatan
kualitas ibadah. Secara keseluruhan, temuan ini menunjukkan terbentuknya pengalaman religius yang
kuat, baik dalam dimensi emosional maupun ritual yang dimaknai sebagai kondisi ketenangan dan

kedekatan spiritual yang lebih mendalam.
2) Kebersamaan dan Rasa Memiliki dalam Komunitas Remaja Masjid

Kegiatan Maulid Nabi ternyata membuat para remaja masjid jadi lebih dekat satu sama lain. Sejak
awal persiapan, seperti kerja bakti, menghias masjid, latihan panitia, sampai hari acara, mereka selalu
bekerja bersama. Hal ini membuat suasana jadi ramai dan penuh semangat. Bahkan remaja yang
biasanya jarang ikut kegiatan jadi lebih aktif. Banyak yang mengatakan bahwa Maulid membuat
mereka lebih kompak karena semua orang punya tugas dan saling bantu. Selama kegiatan
berlangsung, hubungan antar remaja terasa seperti keluarga. Mereka merasa dihargai, dilibatkan, dan
diberi ruang untuk berkontribusi tanpa merasa dibeda-bedakan. Tidak ada jarak antara yang baru dan
yang lama, karena semuanya saling mendukung. Akhirnya, mereka merasa masjid adalah tempat yang
nyaman dan aman. Kebersamaan ini membuat remaja merasa lebih terikat dengan masjid. Mereka
merasa punya kelompok sendiri, punya identitas sebagai ‘“remaja masjid,” dan ini membuat
solidaritas mereka semakin kuat, bukan hanya saat Maulid, tetapi juga setelahnya.
3) Peningkatan Spiritual Well-Being (RWB & EWB) Remaja Masjid

Narasumber mengatakan bahwa setelah ikut acara Maulid Nabi, para remaja kelihatan menjadi lebih
tenang, lebih rajin ibadah, dan lebih paham tentang arah serta makna hidup. Mereka juga terlihat
lebih optimis, lebih mudah mengatur emosi, dan merasa hidupnya menjadi lebih terarah. Narasumber
juga menjelaskan kalau “remaja jadi merasa lebih dekat sama Allah, lebih ngerti arti sabar, Syukur,

dan perjuangan Nabi.” Nilai-nilai yang mereka dapat dari ceramah juga membuat

362



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 354-368

Publisher: CV. Doki Course and Training

_E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

mereka lebih dapat menghadapi masalah hidup dengan cara yang bijak. Perasaan spiritual yang makin
kuat ini menunjukan kalau RWB (kesejahteraan religius) dan EWB (kesejahteraan eksistensial)
mereka meningkat secara bersamaan, terlihat dari hubungan mereka dengan Tuhan yang makin dalam

dan pemaknaan diri yang makin matang.

DISKUSI
Bagian diskusi ini mengulas temuan penelitian secara mendalam dan menghubungkannya dengan
teori Glock & Stark (Psikologi Agama), teori Sense of Community McMillan & Chavis, serta Spiritual
Well-Being Ellison, sekaligus memperkuat interpretasi dengan temuan penelitian terdahulu. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa pengalaman religius remaja dalam kegiatan Maulid
Nabi tidak hanya berfokus pada aspek ritual, tetapi juga memperkuat dimensi emosional dan
intelektual sebagaimana diuraikan oleh Glock dan Stark (1965). Narasumber menggambarkan adanya
ketenangan batin, rasa khusyuk, serta peningkatan kedekatan spiritual dengan Tuhan selama kegiatan
berlangsung. Temuan tersebut sejalan dengan dimensi experiential dan ritualistic, yang menekankan
bahwa pengalaman keagamaan berbasis emosi dan partisipasi dalam ibadah kolektif merupakan
indikator penting religiusitas. Penelitian terdahulu oleh Hidayat (2018) dan Aisyah (2020) turut
mengonfirmasi bahwa aktivitas keagamaan yang dilakukan secara bersama dapat meningkatkan
kedalaman spiritual dan memperkaya pengalaman religius remaja. Dengan demikian, Maulid Nabi
dapat dipahami bukan semata sebagai ritual tahunan, tetapi sebagai ruang pembentukan religiusitas
yang bersifat reflektif dan bermakna bagi remaja masjid.

Hasil di lapangan juga cocok dengan teori Sense of Community dari McMillan & Chavis (1986).
Pertama, soal “rasa menjadi bagian dari kelompok.” Hal ini terlihat dari cara para remaja saling
menerima, saling membantu, dan merasa nyaman dalam kegiatan Maulid. Ini sesuai dengan
penelitian sebelumnya seperti Hasanah (2018) yang mengatakan remaja masjid mudah merasa
diterima dalam komunitasnya. Kedua, bagian influence, yaitu ketika remaja diberi kesempatan untuk
ikut menentukan jalannya acara. Mereka boleh memberi pendapat dan diberi tanggung jawab dalam
panitia. Hal ini membuat mereka merasa penting. Saputro (2019) juga menemukan bahwa

kesempatan berkontribusi seperti ini membuat remaja lebih kompak.
Ketiga, kegiatan Maulid juga memenuhi kebutuhan sosial dan emosional remaja. Mereka butuh
tempat untuk berkumpul, belajar bekerja sama, dan merasa dihargai. Ini cocok dengan teori
integration and fulfillment of needs, dan juga sesuai dengan pendapat Muslih (2021) yang
mengatakan bahwa kegiatan masjid dapat membantu perkembangan emosional remaja. Yang

terakhir, shared emotional connection. Kegiatan yang dilalui bersama, mulai dari capek-capek kerja

363



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 354-368

Publisher: CV. Doki Course and Training

_E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

bakti, rapat panitia, sampai momen haru saat pembacaan shalawat membuat mereka punya kenangan
yang sama. Kenangan itulah yang membuat mereka semakin dekat. llyas (2021) juga menulis bahwa
pengalaman emosional bersama sangat berpengaruh untuk memperkuat ikatan remaja.

Selain itu, kesejahteraan spiritual yang dialami oleh remaja mengalami peningkatan yang
menunjukkan bahwa kegiatan Maulid Nabi ini mampu mengaktifkan dua dimensi spiritual menurut
Ellison (1983): Religious Well-Being (hubungan dengan Tuhan) dan Existential Well-Being
(pemaknaan hidup). Temuan penelitian mengidentifikasi bahwa remaja menjadi lebih tenang, merasa
lebih dekat dengan Allah, serta memahami nilai sabar, syukur, dan keteladanan Nabi. Nilai-nilai
tersebut tidak hanya memperkuat hubungan religius, tetapi juga memberikan orientasi hidup yang
lebih jelas, sehingga EWB bisa meningkat. Penemuan ini konsisten dengan penelitian Rahman et al.
(2021) serta Tumanggor & Dariyo (2021) yang memberikan pernyataan bahwa kegiatan keagamaan
bisa memperkuat stabilitas emosional, makna hidup, dan resiliensi spiritual. Dengan demikian, acara
Maulid Nabi bisa menjadi sarana yang efektif untuk menyatukan dimensi religius dan eksistensial
yang menciptakan spiritualitas yang seimbang dan berkelanjutan bagi remaja masjid.

Dengan begitu dapat disimpulkan bahwa, hasil penelitian ini menunjukkan perayaan Maulid Nabi
berperan penting dalam membentuk perkembangan religius, sosial, dan spiritual remaja masjid.
Berdasarkan teori Glock & Stark, kegiatan Maulid tidak hanya memperkuat dimensi ritual, tetapi juga
memperdalam pengalaman emosional dan intelektual remaja, sehingga menumbuhkan ketenangan
batin dan kedekatan dengan Tuhan. Selaras dengan teori Sense of Community McMillan & Chavis,
Maulid juga menjadi ruang lahirnya rasa memiliki, kesempatan berkontribusi, pemenuhan kebutuhan
sosial, serta ikatan emosional yang kuat antar remaja. Selain itu, sesuai kerangka Spiritual Well-Being
Ellison, Maulid mampu meningkatkan Religious Well-Being melalui ibadah kolektif, serta Existential
Well-Being melalui pemaknaan hidup, nilai kesabaran, dan optimisme. Secara keseluruhan, Maulid
Nabi menjadi media yang efektif dalam menyatukan dimensi religiusitas, kebersamaan, dan

kesejahteraan spiritual remaja masjid secara harmonis.
KESIMPULAN

Hasil penelitian menunjukkan bahwa perayaan Maulid Nabi memberikan dampak yang nyata bagi
perkembangan religius dan sosial remaja masjid. Kegiatan ini membantu remaja merasakan
pengalaman spiritual yang lebih dalam, mulai dari suasana ibadah yang menenangkan hingga
penghayatan makna hidup melalui keteladanan Nabi. Selain itu, rangkaian persiapan dan pelaksanaan

acara membuat mereka saling bekerja sama, berbagi peran, dan saling mendukung, sehingga tercipta

364



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 354-368

Publisher: CV. Doki Course and Training

_E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

rasa kebersamaan yang kuat. Maulid Nabi juga terbukti memperkuat spiritual well-being remaja, baik
dalam aspek hubungan dengan Tuhan maupun cara mereka memahami dan memaknai perjalanan
hidupnya. Dengan demikian, Maulid Nabi bukan hanya seremonial tahunan, tetapi menjadi ruang
tumbuh yang membantu remaja membangun ketenangan batin, identitas komunitas, serta ketahanan

spiritual dalam menjalani berbagai tantangan hidup.

UCAPAN TERIMAKASIH

Peneliti mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada pengurus Ikatan Remaja Masjid
Darut Taqwa yang telah bersedia meluangkan waktu, berbagi pengalaman, dan membuka ruang
untuk proses wawancara serta observasi. Terima kasih juga kepada seluruh remaja masjid yang telah
memberikan dukungan selama penelitian berlangsung. Tidak lupa, peneliti menyampaikan
penghargaan kepada dosen pembimbing serta semua pihak yang telah membantu dan memberikan

masukan hingga penelitian dan penulisan artikel ini dapat diselesaikan dengan baik.

REFERENSI

Aisyah, L. (2020). Makna Spiritual dalam Perayaan Maulid Nabi pada Komunitas Remaja Masjid.
Pustaka Ilmu Nusantara.

Ancok, D., & Suroso, F. N. (2001). Psikologi Islami: Solusi Islam atas Problem-Problem Psikologi.
Pustaka Pelajar.

Astuti, R. (2020). Peran Kegiatan Keagamaan Dalam Pembentukan Karakter Remaja Masjid. Jurnal
Pendidikan Islam, 8(1), 45-58.

Aziz, A. (2020). Religiusitas dan Perilaku Keagamaan Masyarakat Modern. Jurnal Psikologi Agama,
12(2), 145-158.

Chavis, D. M., & Wandersman, A. (2002). Sense of community in the urban environment: A catalyst
for participation and community development. American Journal of Community Psychology, 30(1),
9-25.

Creswell, J. W. (2016). Research design: Pendekatan kualitatif, kuantitatif, dan mixed (Edisi ke-4).
Pustaka Pelajar.

Fauzan, R., & Malik, A. (2021). Sense Of Community dalam Kegiatan Keagamaan Remaja Masjid.
Lentera Sosial Press.

Firmansyah, M. (2020). Aktualisasi Diri Remaja Melalui Kegiatan Sosial Keagamaan di Masjid.
Jurnal llmu Sosial dan Humaniora, 11(2), 112-124.

365



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 354-368

Publisher: CV. Doki Course and Training

_E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

Glock, C. Y., & Stark, R. (1965). Religion and Society in Tension. Rand McNally.

Haryanto, B. (2019). Faktor-Faktor Sosial Pembentuk Religiusitas Individu. Jurnal Sosiologi dan
Humaniora, 8(1), 33-47.

Hasanah, L. (2018). Pembinaan Remaja Masjid dalam Meningkatkan Kualitas Spiritual Remaja.
Jurnal Bimbingan Masyarakat Islam, 4(2), 98-110.

Hidayat, R. S. (2018). Hakekat ilmu pengetahuan budaya. Yayasan Pustaka Obor Indonesia.

Huda, M. (2019). Peran Takmir Dalam Membina Komunitas Remaja Masjid. Al-Idarah: Jurnal
Manajemen Dakwah, 6(1), 70-85.

Hurlock, E. B. (1999). Psikologi perkembangan: Suatu Pendekatan Sepanjang Rentang Kehidupan
(Edisi ke-5). Erlangga.

Ilyas, M. (2021). Ikatan Emosional dalam Komunitas Keagamaan Remaja. Jurnal Psikologi Islam,
9(1), 33-47.

Jalaluddin. (2012). Psikologi Agama. RajaGrafindo Persada.

McMillan, D. W., & Chavis, D. M. (1986). Sense of Community: A Definition and Theory. Journal
of Community Psychology, 14(1), 6-23.

Mead, G. H. (1934). Mind, Self, and Society. University of Chicago Press.

Muslih, A. (2021). Pengaruh Kegiatan Masjid Terhadap Perkembangan Moral Remaja. Jurnal
Pendidikan dan Konseling, 5(2), 120-132.

Narmiyati, Kusmawati, A. K., & Tohari, M. A. (2023). Dimensi Communal dan Transendental
Spiritual Well-being Pada Wanita Panti Sosial. Jurnal Khidmat Sosial, 9(1), 112-120.
https://jurnal.umj.ac.id/index.php/khidmatsosial/article/view/11999

Nuruddin, M. (2019). Spiritual well-being remaja melalui aktivitas keagamaan di lingkungan masjid.
Cendekia Media.

Nurdin, Z. (2019). Partisipasi Remaja dalam Kegiatan Masjid: Analisis dari Perspektif Psikologi
Agama. Jurnal Sosiologi Islam, 3(2), 150-165.

Nurhadi, A. (2017). Keterlibatan Remaja dalam Kegiatan Sosial Masjid Sebagai Bentuk Penguatan
Karakter Sosial. Jurnal llmu Dakwah, 39(1), 88-101.

Nurhayati, S. (2021). Pengalaman Personal dan Kebutuhan Emosional dalam Perkembangan
Religiusitas Remaja. Jurnal llmu Pendidikan dan Perilaku, 5(3), 201-214.

Rahman, N. O., Kusmawati, A. K., & Tohari, M. A. (2021). Dinamika Spiritual Well-being Untuk
Meningkatkan Kualitas Hidup Caregiver Skizofrenia. Jurnal Khidmat Sosial, 8(3), 86-91.
https://jurnal.umj.ac.id/index.php/khidmatsosial/article/view/10431

366


https://jurnal.umj.ac.id/index.php/khidmatsosial/article/view/11999
https://jurnal.umj.ac.id/index.php/khidmatsosial/article/view/10431

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 354-368

Publisher: CV. Doki Course and Training

_E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

Rogers, C. R. (1951). Client-Centered Therapy: Its Current Practice, Implications, and Theory.
Houghton Mifflin.

Santrock, J. W. (2018). Adolescence (16th ed.). McGraw-Hill Education

Saputro, H. (2019). Partisipasi dan Keterlibatan Remaja Masjid dalam Penguatan Solidaritas
Komunitas. Jurnal Komunikasi dan Penyuluhan, 7(2), 142—-155.

Smart, N. (1996). Dimensions of The Sacred: An Anatomy of The World’s Beliefs. University of
California Press.

Stark, R., & Glock, C. Y. (1968). American Piety: The Nature of Religious Commitment. University of
California Press.

Susanto, R. (2021). Pengalaman Emosional Bersama Sebagai Faktor Pembentuk Solidaritas Remaja
Masjid. Jurnal Kajian Islam Remaja, 2(1), 55-68.

Tumanggor, R. O. (2019). Analisis Model Spiritual Well-being Ellison. Jurnal Manajemen dan
Humaniora, 5(2), 112-125

https://journal.untar.ac.id/index.php/imishumsen/article/view/3521

Tumanggor, R. O., & Dariyo, A. (2021). Peran Spiritual Well-being dalam Ketahanan Psikologis
Korban  Konflik  Aceh  Singkil.  Jurnal Ketahanan  Nasional,  9(1), 45-58.
https://jurnal.ugm.ac.id/jkn/article/view/64606

Wahyusari, D., & Mariani, R. (2023). Hubungan Spiritual Well-being dengan Kelekatan Ibu dan
Janin pada Ibu Hamil. Jurnal Kesehatan Indonesia, 12(2), 77-85.

https://journal.unhasa.ac.id/index.php/jikes/article/view/584

Woulansari, S. (2020). Hubungan Pembinaan Keagamaan dengan Solidaritas Remaja Masjid. Jurnal
Pendidikan Remaja, 3(2), 123-135.

Yin, R. K. (2018). Case study research and applications: Design and methods (6th ed.). SAGE
Publications.

Zubaedi. (2017). Pemberdayaan Masyarakat Berbasis Partisipasi Remaja di Lingkungan Masjid.
Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam, 5(1), 44-59.

367


https://journal.untar.ac.id/index.php/jmishumsen/article/view/3521
https://jurnal.ugm.ac.id/jkn/article/view/64606
https://journal.unhasa.ac.id/index.php/jikes/article/view/584

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 354-368

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

LAMPIRAN DOKUMENTASI

368



