
 

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 434-451 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

434  

Masjid Chengho Palembang Sebagai Ruang Penerimaan Diri Umat 

Islam Dari Beragam Etnis 

Dinda Aulia Elvariani
1
, Davina Syafa Adliya2, Ajeng Sekar Pandan Wangi3, Fitria Rizky 

Ramadhani4 
1-3 Psikologi Islam, Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang 
4 Fakultas Hukum, Universitas Sriwijaya 

*Corresponding Email: dindaauliaa10@gmail.com1 , davinasyafa32@gmail.com2, ajengsekar07@icloud.com3 

, fitriarizkyramadhani19@gmail.com4 

Number Whatsapp: 085768830284 

 
Abstract 

This study aims to gain a deeper understanding of the function of the Al-Islam Muhammad Cheng Ho Mosque in 

Palembang as a space of self-acceptance for Muslims of various ethnicities through cultural acculturation and of course 

also the psychological experiences of the congregation itself. In this study, we used a qualitative approach with in-depth 

observation and interview methods, in which this study involved 2 informants who were the administrators and 

congregation of the mosque. The results of this study show 5 main points, namely: (1) A sense of pride and respect, where 

the mosque in this context becomes a marker of the return of the identity of marginalized Chinese Muslims. (2) Spiritual 

Connection, where differences in terms of architecture in the building do not affect the solemnity or quality of worship of 

the congregation. (3) A sense of community, where in this context the mosque functions as a safe space for converts, while 

strengthening inter-ethnic social support. (4) A positive emotional experience, this is obtained through comfortable 

facilities and a calming mosque atmosphere. (5) Acceptance and tolerance, this is seen through the acceptance of visual 

elements of Chinese culture, as long as they are in line with the principles of monotheism. This mosque is proof of the 

success of harmonizing 3 cultures, namely Chinese, Islam and Palembang in building an inclusive religious life in the 

city of Palembang. 

 

Keywords: Cheng Ho Mosque, Palembang, self-acceptance, cultural acculturation 

 
Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk memahami lebih dalam mengenai fungsi dari Masjid Al-Islam Muhammad Cheng Ho 

Palembang sebagai ruang penerimaan diri bagi umat islam dengan beragam etnis melalui akulturasi budaya dan tentunya 

juga pengalaman psikologis jamaah itu sendiri. Pada penelitian ini kami menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

metode observasi dan wawancara yang mendalam, yang mana penelitian ini melibatkan 2 informan yang merupakan 

pengurus dan jamaah masjid. Hasil dari penelitian ini menunjukkan 5 poin utamanya, yaitu: (1) Rasa bangga dan hormat, 

di mana masjid dalam konteks ini menjadi penanda dari kembalinya identitas Muslim Tionghoa yang terpinggirkan. (2) 

Koneksi Spiritual, di mana perbedaan dari segi arsitektur pada bangunan tidak mempengaruhi kekhusyukan maupun 

kualitas ibadah para jamaah. (3) Rasa Komunitas, di mana pada konteks ini masjid berfungsi sebagai ruang aman bagi 

para mualaf, sekaligus memperkuat dukubgan sosial antar-etnis. (4) Pengalaman emosional positif, hal ini didapatkan 

melalui fasilitas yang nyaman dan suasana masjid yang memberikan ketenangan. (5) Penerimaan dan toleransi, hal ini 

terlihat melalui diterimanya unsur-unsur visual budaya Tionghoa, selama masih sejalan dengan prinsip tauhid. Masjid ini 

menjadi bukti dari keberhasilan harmonisasi 3 budaya, yaitu Tionghoa, Islam dan Palembang dalam membangun 

kehidupan keagamaan yang inklusif di Kota Palembang. 

 
Keywords : Masjid Cheng Ho Palembang, Penerimaan diri, Akulturasi budaya 

 

Introduction 

Masjid adalah salah satu bentuk budaya Islam yang digunakan sebagai tempat beribadah, 

khususnya untuk bersujud kepada Allah. Bentuk dan model masjid di berbagai daerah bisa berbeda-

mailto:dindaauliaa10@gmail.com1
mailto:davinasyafa32@gmail.com2
mailto:ajengsekar07@icloud.com3
mailto:fitriarizkyramadhani19@gmail.com4


 

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 434-451 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

435  

beda karena adanya percampuran antara budaya Islam dengan budaya lokal setempat. Proses 

percampuran budaya ini bisa terjadi karena dua hal. Pertama, adanya pertemuan atau interaksi antara 

masyarakat lokal dengan budaya yang datang dari luar, dalam hal ini budaya Islam. Kedua, 

masyarakat setempat memilih apakah mereka ingin mempertahankan ciri khas budaya lokal dalam 

bangunan masjid atau justru menghilangkannya. Pilihan inilah yang membuat tampilan masjid di tiap 

daerah memiliki keunikan masing-masing (Febbriana dan Sumadiyanto, 2023). Budaya Islam tidak 

hanya dipahami sebagai ritual, tetapi juga mencakup nilai, etika, cara hidup, dan tradisi 

intelektual.(Harisman, 2023 

Sementara Menurut Tamuri (2021) Masjid merupakan sarana ibadah utama bagi umat Islam dan 

menjadi bagian penting dari struktur kehidupan keagamaan bagi masyarakat. Keberadaan masjid 

sangat mudah dijumpai di Kota Palembang, sebuah kota besar yang memiliki sejarah panjang 

perkembangan budaya, perdagangan, dan peradaban Nusantara. Palembang dikenal sebagai kota tua 

yang sejak zaman Kerajaan Sriwijaya telah menjadi pusat interaksi berbagai etnis, agama, dan tradisi 

yang terus berkembang dari zaman ke zaman hingga saat ini. Kondisi ini menjadikan Palembang 

sebagai salah satu kota yang memiliki jumlah masjid cukup banyak dengan bentuk arsitektur yang 

sangat beragam. Setiap masjid tidak hanya berdiri sebagai bangunan ibadah, tetapi juga hadir sebagai 

artefak sosial yang mencerminkan identitas masyarakat, perjalanan sejarah, serta akulturasi budaya 

yang telah terjadi dalam waktu yang panjang. Jauh sebelum Islam masuk ke Indonesia, masyarakat di 

Nusantara sudah lebih dulu menganut agama Hindu, Budha, serta kepercayaan-kepercayaan 

animisme dan tradisi sosial yang telah berkembang sejak lama. 

Kehidupan masyarakat saat itu telah dipengaruhi oleh berbagai ajaran dan budaya yang ada di 

lingkungan mereka. Ketika Islam kemudian datang, Indonesia kembali mengalami proses akulturasi, 

yaitu percampuran antara dua atau lebih kebudayaan akibat pertemuan dan saling mempengaruhi 

antar kelompok yang berbeda. Proses ini menghasilkan sebuah budaya baru, yaitu budaya Islam khas 

Indonesia. Namun, kedatangan Islam tidak serta merta menghilangkan kebudayaan Hindu dan Budha 

yang telah ada sebelumnya (Santoso, 2021). 

Akulturasi budaya adalah proses pertemuan dan penyatuan dua budaya yang berbeda, yang terjadi 

secara harmonis dan damai. Ketika dua budaya bertemu, mereka tidak hanya saling berinteraksi, 

tetapi juga saling mempengaruhi dan memperkaya satu sama lain. Hasilnya, terciptalah budaya baru 

yang unik dan kaya, yang merupakan perpaduan dari elemen-elemen budaya yang berbeda (Rigasari, 

2023). Masjid Al-Islam Muhammad Cheng Ho Palembang merupakan contoh akulturasi budaya 

Islam, Cina, dan Palembang, dengan ornamen-ornamen yang memiliki makna 



 

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 434-451 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

436  

mendalam, seperti kubah hijau, bintang segi delapan, dan menara pagoda, yang melambangkan 

identitas Islam, filosofi Buddha dan Islam, serta hubungan dengan Allah dan manusia (Reza, 2021). 

Namun, akulturasi budaya tidak berarti bahwa budaya yang lama akan hilang atau terhapus. 

Sebaliknya, unsur-unsur budaya yang lama tetap dipertahankan dan diintegrasikan ke dalam budaya 

baru yang sedang berkembang. Proses akulturasi ini memungkinkan terjadinya pertukaran budaya, 

sehingga budaya yang baru dapat tumbuh dan berkembang dengan lebih kaya dan beragam () 

Dalam proses akulturasi, kedua budaya yang berbeda dapat saling belajar dan mengambil elemen-

elemen yang baik dari satu sama lain, sehingga terciptalah budaya yang lebih kompleks dan dinamis. 

Dengan demikian, akulturasi budaya dapat menjadi sumber kekuatan dan kekayaan bagi masyarakat, 

karena memungkinkan mereka untuk mengembangkan identitas budaya yang unik dan beragam 

(Syafitri dkk, 2017) 

Dengan demikian, masjid dapat dipahami sebagai ruang yang memvisualisasikan nilai agama, tradisi 

budaya, dan karakter sosial masyarakat. Keberadaan masjid dalam konteks Palembang bukan hanya 

mencerminkan kebutuhan spiritual umat Islam, tetapi juga menjadi simbol keterbukaan budaya, 

toleransi keberagamaan, dan interaksi sosial yang terjalin dalam masyarakat multietnis (Syahbani 

dkk, 2022). 

Dari sekian banyak masjid yang ada di Palembang, Masjid Al-Islam Muhammad Cheng Ho atau 

yang lebih dikenal sebagai Masjid Cheng Ho hadir sebagai salah satu contoh masjid yang 

menunjukkan perpaduan budaya secara menonjol. Masjid ini tidak berdiri sebagai bangunan tunggal, 

tetapi menjadi bagian dari jaringan masjid Cheng Ho yang tersebar di berbagai wilayah Indonesia 

seperti Surabaya, Pasuruan, Kutai Kartanegara, dan Purbalingga. Kehadiran jaringan masjid ini 

mencerminkan bahwa identitas budaya Islam Tionghoa mendapat penerimaan yang luas dalam 

kehidupan sosial di Indonesia (Khairunnisa, 2023). 

Masjid Al-Islam Muhammad Cheng Ho merupakan salah satu destinasi wisata religi di Palembang 

yang populer. Pemasaran masjid ini melalui media sosial bertujuan untuk meningkatkan kesadaran 

dan minat masyarakat untuk berkunjung. Pengurus dan pengelola Masjid Cheng Ho bekerjasama 

dengan dinas pariwisata untuk mempromosikan potensi wisata religi dalam pengembangan 

pemasaran masjid Cheng Ho (Khairunnisa dkk, 2023). Strategi pemasaran ini meliputi pembuatan 

konten menarik, penggunaan hashtag, dan promosi melalui akun media sosial resmi masjid. Dengan 

demikian, masjid dapat menjangkau lebih banyak audiens dan meningkatkan jumlah pengunjung 

(Sundari dkk, 2023). 



 

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 434-451 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

437  

 Manajemen dakwah Masjid Cheng Ho Palembang memainkan peran kunci dalam 

meningkatkan minat masyarakat untuk beribadah dan berwisata. Dengan meningkatkan kualitas 

ibadah, mengembangkan program wisata religi, dan memperbaiki fasilitas, manajemen dakwah 

membuat masjid menjadi destinasi yang lebih menarik. Promosi melalui media sosial dan kerjasama 

dengan masyarakat juga membantu meningkatkan kesadaran dan partisipasi masyarakat, sehingga 

masjid menjadi pusat kegiatan keagamaan dan wisata yang lebih dinamis (Charles Oktriensah. 2024). 

Pengelolaan objek wisata religi memerlukan berbagai upaya dari pihak pengelola. Selain itu, 

keberhasilan suatu tempat wisata juga sangat bergantung pada dukungan masyarakat, para tokoh, 

remaja karang taruna, dan pihak lain yang ikut membantu mempromosikan Wisata Religi Masjid Al- 

Islam Muhammad Cheng Ho Palembang. Dengan kerja sama tersebut, tempat ini dapat terus 

berkembang dan mampu bersaing dengan objek wisata lainnya (Sundari dkk, 2023). 

 Hal ini sekaligus menunjukkan bahwa masyarakat tidak hanya menerima keberagaman 

budaya secara pasif, tetapi juga memberikan ruang bagi budaya minoritas untuk tampil dalam bentuk 

arsitektur keagamaan yang estetik dan bermakna. Masjid Cheng Ho menjadi representasi bagaimana 

ekspresi budaya Tionghoa dapat hidup berdampingan dengan nilai-nilai Islam dan budaya lokal tanpa 

menimbulkan gesekan, justru memperkaya khazanah visual arsitektur masjid di Indonesia (Septy dkk, 

2024). 

Palembang sebagai ibu kota Provinsi Sumatera Selatan memiliki sejarah panjang yang berhubungan 

erat dengan interaksi antarbangsa. Selama ratusan tahun, kota ini menjadi arena pertemuan pedagang 

dari Tiongkok, India, Arab, dan wilayah Nusantara lainnya. Migrasi, perdagangan, dan pertukaran 

budaya membentuk karakter masyarakat Palembang menjadi masyarakat yang terbuka dan terbiasa 

hidup berdampingan dengan berbagai kelompok etnis. Jejak akulturasi tersebut tampak dalam 

berbagai aspek kehidupan, mulai dari seni, kuliner, adat istiadat, hingga gaya arsitektur bangunan. 

Arsitektur dan hiasan dekoratif di Masjid Cheng Ho, baik yang menyangkut bentuk bangunannya 

maupun ornamen pelengkapnya, memperlihatkan adanya percampuran budaya Tionghoa, Arab 

(Islam), dan budaya lokal Palembang. Masjid ini juga memiliki berbagai motif hias yang menarik 

perhatian, terutama karena berkaitan dengan sejarah pendiriannya di Palembang. Motif-motif 

tersebut antara lain bunga matahari, teratai, mawar, melati, buah skriya, paku tanduk rusa, daun 

sungsang, daun serupa, serta berbagai bentuk dedaunan lainnya, Syafitri (2024). 

Jumlah masyarakat Tionghoa yang menetap di Palembang cukup besar. Sebagian besar dari mereka 

adalah para perantau yang berasal dari Provinsi Guangdong dan Quanzhou. Kehadiran 



 

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 434-451 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

438  

komunitas ini kemudian menjadi bagian dari keberagaman budaya yang ada di Palembang, Ali dan 

Yanto (2020). Sehingga dalam konteks ini toleransi dapat diartikan sebagai metode atau jalan menuju 

kedamaian, Hamidah (2022). 

Masjid Al-Islam Muhammad Cheng Ho didirikan oleh keluarga PITI Sumsel di atas tanah hibah dari 

PT. Amen Mulia kepada Organisasi PITI melalui perantara H. Syahrial Oesman atas berkah jasa kyai 

Palembang KH. Mudarrin, SM dan Kgs KH. M. Zen Syukri bin Kgs K. H Hasan Syukri yang juga 

merupakan pendiri Masjid Al-Islam Muhammad Cheng Ho dan Yayasan Muhammad Cheng Ho 

Sriwijaya PITI Sumsel yang saat itu diketuai oleh Bapak H. Haryanto. Bertepatan dengan ulang 

tahun Palembang tahun 2005 dan 600 tahun datangnya Kaisar Cina H. M. Cheng Ho yang 

dilaksanakan oleh Gubernur Sumsel Ir. H. Syahrial Usman dan disaksikan oleh wakil Presiden RI 

Bapak H. Yusuf Kalla dengan dihadiri pula Ketua MPR RI Bapak Ir. H. Hidayat Nurwahid, beberapa 

menteri kabinet, ketua DPRD Sumsel, Wakil Gubernur Sumsel, Ketua DPRD Kota Palembang, 

Walikota Palembang, Pangdam dan Staf Kapolda, Unsur Muspida serta keluarga PITI Nasional 

antara lain Bapak H. Bambang Sujianto, Bapak H. Trisno Hadi dan Perwakilan dari agama non 

muslim wargaSumsel dan lain-lain (Pratiwi, 2024). 

PITI merupakan hasil penggabungan dari Persatuan Islam Tionghoa (PIT). Visi organisasi ini adalah 

mewujudkan Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin, yaitu agama yang membawa kebaikan bagi seluruh 

alam. Menurut PITI, organisasi ini tidak hanya menjadi wadah bagi mereka yang sudah memeluk 

Islam, tetapi juga terbuka bagi yang belum menjadi muslim. PITI berupaya menjadi tempat 

berinteraksi berbagai kelompok, seperti muslim Tionghoa dengan muslim Indonesia, serta muslim 

Tionghoa dengan etnis Tionghoa non-muslim, sehingga tercipta hubungan yang harmonis antara 

semua pihak, Pratiwi dkk (2023). 

Cheng Ho merupakan seorang Muslim yang menjadi penasihat utama Pangeran Yan dari Dinasti 

Ming, yang kelak naik takhta sebagai salah satu kaisar terbesar Tiongkok. Ekspedisi Cheng Ho dalam 

penyebaran Islam menjadi salah satu yang terbesar sepanjang sejarah, dengan ratusan kapal serta 

puluhan ribu awak dengan berbagai keahlian. Pada rentang tahun 1405 hingga 1433, Tiongkok 

menyampaikan pesan keagamaannya melalui Laksamana Cheng Ho yang memimpin enam pelayaran 

besar ke Asia Tenggara, termasuk wilayah kepulauan Nusantara. Perjalanan ini memainkan peran 

penting dalam proses penyebaran Islam di Nusantara, yang akhirnya menjadikan Islam sebagai agama 

mayoritas di Indonesia. Kedatangan Cheng Ho ke wilayah kepulauan berlangsung di masa peralihan 

dari pemerintahan bercorak Hindu-Buddha menuju era Islam. Setelah singgah di Champa (kini 

Vietnam), armadanya bergerak menuju Jawa. Dari pesisir utara Jawa, armada tersebut kemudian 



 

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 434-451 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

439  

melanjutkan pelayaran ke Sumatra dan memasuki Selat Malaka. Ekspedisi Cheng Ho menjadi bagian 

penting dalam sejarah pelayaran global, dan peta navigasi yang digunakan turut memberi pengaruh 

besar terhadap ilmu navigasi dunia hingga abad ke-15 (Auza dkk, 2024). 

Peranan Laksamana Cheng Ho dalam menjalin hubungan diplomatik antara China dan Kerajaan 

Sriwijaya sangat signifikan karena ia menjadi penghubung utama yang memperkuat kerja sama 

politik, ekonomi, dan budaya di kawasan Asia Tenggara pada abad ke-15. Melalui rangkaian 

ekspedisi maritimnya, Cheng Ho membawa misi perdamaian dari Dinasti Ming dengan tujuan 

membangun hubungan persahabatan dan memperluas jaringan pengaruh China. Kehadirannya di 

Sriwijaya ikut mendorong perkembangan perdagangan di jalur sutra maritim, serta membuka peluang 

terjadinya pertukaran budaya, pengetahuan, dan teknologi. Selain itu, kunjungan Cheng Ho semakin 

menegaskan posisi Sriwijaya sebagai kerajaan maritim yang berperan penting dalam rute pelayaran 

internasional. Dengan diplomasi yang bersifat damai dan saling menguntungkan, Cheng Ho berperan 

besar dalam menciptakan stabilitas regional sekaligus mempererat hubungan bilateral antara China 

dan Sriwijaya.(Triwahyuni et al., 2022) 

Masjid Cheng Ho sangat dominan dengan warna merah, kuning dan hijau. Ketiga warna tersbut 

mendominasi warna desain bangunannya. Adapun ketiga warna tersebut dipilih karena mempunyai 

filosofi tersendiri. Merah mempunyai makna filosofis melambangkan sebuah keberuntungan dan 

semangat. Kuning mempunyai makna filosofis melambangkan kesetiaan dan kesucian. Sedangkan 

hijau mempunyai makna filosofis melambangkan kehidupan dan perdamaian (Rigasari, 2023). 

Masjid Cheng Ho Palembang berlokasi di Komplek Amin Mulia Jakabaring, sebuah kawasan yang 

ramai dan strategis. Keunikan warna pada Masjid Cheng Ho menjadi elemen visual penting yang 

menunjukkan keberanian sekaligus keyakinan budaya masyarakat pendukungnya dalam 

menyampaikan identitas mereka secara terbuka. Penggunaan warna ini juga memberikan pesan 

bahwa bentuk ekspresi keagamaan dalam Islam tidak selalu harus tampil dalam warna dan gaya yang 

homogen, tetapi dapat tetap sah, sesuai, dan bermakna meskipun tampil dalam ekspresi visual yang 

unik dan berbeda. Ornamen pada Masjid Cheng Ho Palembang menunjukkan perpaduan budaya yang 

unik. Bentuk-bentuk hiasannya lahir dari gabungan tiga tradisi, yaitu unsur Islam Melayu, budaya 

Palembang, dan pengaruh Tiongkok. Ketiga kultur ini saling menyatu sehingga menghasilkan 

tampilan masjid yang khas dan berbeda dari masjid pada umumnya (Santoso dan Aziz, 2021) 

Masjid Cheng Ho Sriwijaya menjadi simbol ukhwah Islamiyah dan harmoni antar etnis, khususnya 

antara masyarakat Muslim dan Tionghoa di Sumatera Selatan, melalui kegiatan 



 

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 434-451 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

440  

keagamaan dan sosial yang inklusif (Nurdiana et al. 2022). Masjid ini menjadi simbol harmoni dan 

toleransi antarumat beragama serta antarbudaya, menunjukkan kedekatan antara komunitas Tionghoa 

dan masyarakat Palembang. Selain sebagai tempat ibadah, masjid ini juga menjadi pusat pendidikan 

Islam, terutama bagi warga Tionghoa yang baru memeluk Islam.(Maryamah et al., 2023) 

Motif dalam Masjid Cheng Ho tidak hanya menjadi identitas visual lokal, tetapi juga menyimbolkan 

nilai-nilai kearifan local dari Palembang seperti kemuliaan, martabat, dan kedewasaan. Sementara 

itu, kehadiran kaligrafi Arab pada dinding masjid mempertegas identitas keislaman bangunan dan 

menjadi representasi kuat dari budaya Melayu yang telah menyatu dalam kehidupan masyarakat 

Palembang. Perpaduan berbagai elemen tersebut menunjukkan bahwa Masjid Cheng Ho bukan 

sekadar memadukan budaya secara fisik, tetapi juga mempersatukan nilai-nilai spiritual dan budaya 

dalam satu hunian visual yang mendalam (Fuadah dan Arzaqina, 2025). 

Elemen lain yang memperkaya makna masjid ini adalah tokoh Cheng Ho yang menjadi dasar 

penamaannya. Penamaan Cheng Ho atau Zheng He diambil dari nama seorang laksamana besar dan 

pelaut muslim dalam sejarah Tiongkok pada masa Dinasti Ming yang memimpin ekspedisi 

perdagangan, diplomasi, dan pertukaran budaya ke berbagai wilayah Asia Tenggara, Samudra 

Hindia, hingga Afrika Timur. Selama sekitar 28 tahun, ia memimpin ekspedisi yang mencakup lebih 

dari 30 wilayah tanpa meninggalkan sejarah peperangan besar (Mirdad, 2023) 

Cara penyebaran pengaruh melalui pendekatan damai, pertukaran ekonomi, dan kerja sama sosial ini 

menjadikan Cheng Ho sebagai tokoh penting dalam penyebaran Islam di kawasan maritim 

Nusantara. Ia dihormati bukan karena ekspansi kekuasaan, tetapi karena pendekatannya yang penuh 

toleransi dan kasih sayang. Masjid Cheng Ho kemudian dipahami sebagai bentuk penghormatan 

terhadap nilai perjuangan tersebut sekaligus simbol keterbukaan Islam sebagai ajaran yang mampu 

menerima dan berdialog dengan budaya lain tanpa kehilangan identitasnya (Syahbani dkk, 2022). 

Masyarakat berperan penting dalam pengembangan Masjid Cheng Ho sebagai objek wisata religi di 

Palembang, seperti melestarikan budaya, mempromosikan wisata, berpartisipasi dalam pengelolaan, 

dan meningkatkan kesadaran akan pentingnya toleransi dan keberagaman budaya (Dwi Oktisari 

2024). Selain berfungsi sebagai tempat salat, masjid ini juga menjadi pusat pembinaan mualaf 

melalui berbagai kegiatan edukatif dan sosial.(Fauzi, 2025) 

Dengan memperhatikan seluruh aspek tersebut, Masjid Cheng Ho Palembang dapat dipahami sebagai 

bangunan yang memiliki dimensi spiritual, historis, kultural, dan sosial. Masjid ini bukan hanya 

ruang ibadah formal, tetapi juga menjadi simbol penerimaan diri bagi umat Islam dari latar belakang 

budaya yang berbeda. Masyarakat yang datang dari kelompok etnis apa pun tetap dapat 



 

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 434-451 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

441  

beribadah dengan nyaman, dihargai, dan diterima, menunjukkan bahwa nilai Islam universal 

mengenai persaudaraan dan keberagaman benar-benar terwujud dalam praktik kehidupan sosial 

masyarakat Palembang. Penelitian mengenai masjid ini diharapkan mampu memberikan pemahaman 

yang lebih luas bahwa ekspresi keagamaan tidak harus seragam, tetapi dapat mempresentasikan 

kekayaan budaya yang beragam tanpa menimbulkan perpecahan. Sebaliknya, keberagaman tersebut 

justru memperkokoh nilai toleransi, keharmonisan, dan persatuan Masyarakat (Heldani, 2015). Atas 

dasar pemahaman tersebut, penelitian ini mengambil judul “Masjid Cheng Ho Palembang Sebagai 

Ruang Penerimaan Diri Umat Islam dari Beragam Etnis” sebagai upaya akademik untuk mengangkat 

pentingnya harmoni budaya dalam kehidupan keagamaan modern. 

 

Method 

Metode penelitian adalah prosedur dan skema yang digunakan dalam penelitian. Metode penelitian 

memungkinkan penelitian dilakukan secara terencana, ilmiah, netral dan bernilai. Metode penelitian 

sebagai strategi mengumpulkan data, dan menemukan solusi suatu masalah berdasarkan fakta 

(Gounder, 2012; Williams, 2017). Metode penelitian juga sebagai suatu teknik yang digunakan untuk 

melakukan penelitian. Metode mengacu pada teknik yang digunakan peneliti untuk mengumpulkan 

data penelitian untuk menemukan solusi dari suatu masalah (Kothari, 2004), dan kegiatan ilmiah 

yang dilakukan secara sistematis untuk memecahkan masalah penelitian (Patel & Patel, 2019). 

Dengan demikian, metode penelitian sebagai teknik pengumpulan data untuk memecahkan masalah, 

menemukan solusi, dan teknik untuk membangun hubungan antara data dan metode dengan 

mengevaluasi hasil penelitian secara akurat (Kothari, 2004). 

 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif yang fokus utamanya ialah pada penerimaan diri. 

Penelitian kualitatif adalah jenis penelitian yang berfokus pada uraian serta analisis mendalam. Kata 

deskriptif dalam penelitian kualitatif menunjukkan bahwa penelitian ini bertujuan menggambarkan, 

menjelaskan, dan memaparkan suatu peristiwa, fenomena, atau kondisi sosial yang menjadi objek 

kajian. Sementara itu, kata analisis mengacu pada proses penafsiran, pemaknaan, dan perbandingan 

data penelitian untuk menemukan makna yang lebih mendalam. 

 

Beberapa ahli memberikan definisi tentang penelitian kualitatif Bogdan dan Taylor dalam 

(Nugrahani, 2008) menyatakan bahwa penelitian kualitatif merupakan suatu prosedur penelitian yang 

menghasilkan data berupa kata-kata tertulis maupun lisan dari individu serta perilaku yang diamati. 

Sementara Creswell dalam (Murdiyanto, 2020) menjelaskan penelitian kualitatif sebagai suatu proses 



 

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 434-451 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

442  

penyelidikan terhadap fenomena sosial dan persoalan manusia. Definisi lainnya menyebutkan bahwa 

penelitian kualitatif adalah strategi penelitian untuk menemukan makna, interpretasi, konsep, 

karakteristik, gejala, simbol, atau deskripsi dari suatu fenomena secara alami dan menyeluruh, 

menggunakan berbagai metode, serta disajikan dalam bentuk naratif dalam konteks penelitian ilmiah 

(Sidiq & Choiri, 2019). 

 

Berdasarkan beberapa definisi tersebut, dapat ditarik kesimpulan bahwa penelitian kualitatif 

merupakan pendekatan penelitian yang memanfaatkan kata-kata atau narasi dalam menjelaskan dan 

menemukan makna dari fenomena, gejala, serta kondisi sosial tertentu. Dalam pelaksanaannya, 

peneliti berperan sebagai instrumen utama yang menganalisis dan menginterpretasikan setiap 

informasi yang diperoleh. Oleh sebab itu, peneliti kualitatif harus memahami teori yang relevan agar 

mampu menganalisis perbedaan antara konsep teoretis dan kondisi nyata yang ditemukan di lapangan. 

 

Penelitian kualitatif memiliki beberapa ciri khas. Di antaranya yaitu adanya posisi setara antara 

peneliti dan subjek penelitian, adanya interaksi langsung selama proses penelitian, penyajian 

deskripsi mendalam mengenai situasi, kejadian, atau fenomena, serta penekanan pada kualitas 

pengalaman partisipan. Hal ini sejalan dengan pendapat Woods (1999) yang menjelaskan bahwa 

karakter utama penelitian kualitatif tampak pada kondisi alami, fokus pada pencarian makna, 

perspektif serta pemahaman subjek, perhatian pada proses, analisis bersifat induktif, serta 

kemungkinan untuk menghasilkan grounded theory. Artinya, penelitian kualitatif berupaya 

mengamati perilaku, membentuk konsep, merumuskan hipotesis, atau membangun teori baru 

berdasarkan data. 

 

Selain itu, penelitian kualitatif bersifat mendalam karena informasi dikumpulkan secara langsung 

dari partisipan yang mengalami secara nyata fenomena yang diteliti. Hal ini sejalan dengan penjelasan 

Mohajan (2018) yang menyatakan bahwa karakter penelitian kualitatif mencakup pengumpulan data 

langsung, penggunaan data untuk membangun teori atau konsep, pemilihan partisipan menggunakan 

teknik sampling tertentu, pemahaman mendalam tentang pikiran, sikap, serta perilaku partisipan, 

terbuka terhadap interpretasi alternatif, berakar pada pengalaman individu, serta memberikan 

gambaran alami terhadap fenomena sosial. Penelitian kualitatif juga membutuhkan informasi yang 

rinci dan analisis mendalam, mempertimbangkan konteks, menghasilkan data naratif, serta 

melibatkan peneliti secara langsung dalam proses penelitian. Selain itu, proses pengumpulan 



 

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 434-451 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

443  

dan analisis data berlangsung secara simultan, dan hasil penelitian biasanya berupa konsep, tema, 

kategori, atau teori baru yang masih bersifat tentatif. 

 

Alasan kami memilih pendekatan ini karena kami sebagai peneliti ingin memahami secara detail 

bagaimana pengalaman dan pandangan informan tentang penerimaan diri mereka sendiri. Dengan 

cara ini, kami bisa menggali lebih dalam tentang makna dan proses penerimaan diri yang dialami 

informan dalam kehidupan sehari-hari mereka. Informan dalam penelitian ini berjumlah dua orang 

yang semuanya adalah jemaah sekaligus pengurus Masjid Chengho. Pemilihan kedua informan ini 

dilakukan dengan sengaja (purposive sampling) berdasarkan pertimbangan bahwa mereka memiliki 

pengalaman yang sesuai dengan topik penelitian, khususnya berkaitan dengan penerimaan diri di 

lingkungan komunitas Masjid Chengho. 

 

Untuk mengumpulkan data, kami sebagai peneliti menggunakan dua cara, yang pertama adalah 

wawancara mendalam dan observasi, Menurut Esterberg (2002), wawancara merupakan suatu proses 

interaksi tatap muka antara dua pihak yaitu pewawancara dan orang yang diwawancarai yang 

bertujuan untuk saling berbagi informasi, pengetahuan, serta ide melalui kegiatan tanya jawab. 

Melalui proses tersebut, data yang diperoleh tidak hanya sekadar dikumpulkan, tetapi juga dapat 

diolah, dianalisis, dan dikonstruksikan menjadi suatu uraian yang relevan dengan topik atau fokus 

penelitian yang sedang dilakukan. Dalam praktiknya, wawancara sering dilakukan pada tahap awal 

penelitian untuk memperoleh gambaran umum mengenai suatu fenomena, kemudian dilanjutkan 

dengan wawancara lanjutan yang lebih mendalam guna menggali informasi secara lebih terperinci 

dan menyeluruh. Dalam konteks penelitian kualitatif, individu yang melakukan wawancara disebut 

sebagai interviewer, sementara orang yang memberikan informasi dikenal sebagai informan atau 

interviewee. Jumlah pewawancara maupun informan tidak bersifat tetap, melainkan dapat 

disesuaikan dengan kebutuhan penelitian, tingkat kerumitan masalah yang diteliti, serta kelengkapan 

data yang diperlukan agar hasil penelitian menjadi lebih kuat dan valid. 

 

Sementara itu, Lincoln dan Guba menjelaskan bahwa wawancara dalam penelitian kualitatif 

memiliki tiga fungsi utama. Pertama, wawancara berfungsi untuk melakukan konstruksi terhadap 

pengalaman seseorang, termasuk kejadian, aktivitas, motivasi, serta perasaan yang terkait dengan 

fenomena tertentu. Kedua, wawancara juga berperan dalam melakukan rekonstruksi, yaitu 

menyampaikan kembali pengalaman, peristiwa, atau fenomena secara runtut sesuai perspektif 

informan sehingga pemahaman peneliti menjadi lebih komprehensif. Ketiga, wawancara berfungsi 



 

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 434-451 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

444  

sebagai sarana verifikasi, yakni untuk memeriksa, memperbaiki, serta memperluas data atau 

konstruksi pemahaman yang telah dimiliki peneliti sebelumnya, sehingga informasi yang diperoleh 

semakin akurat, valid, dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

 

Results 

Dalam penelitian ini, kami para peneliti menyusun pertanyaan wawancara terkait variabel 

penerimaan diri. Penerimaan diri tidak hanya dipengaruhi oleh keadaan objektif di sekitar individu, 

tetapi juga oleh penilaian internal, pengalaman emosional, hubungan sosial yang mendukung, hingga 

makna spiritual yang diperoleh saat beribadah. Dari wawancara Bersama Ketua Masjid Cheng Ho 

dan salah satu jamaah, adapun hasil yang kami dapat dari setiap dimensi yaitu 

1. Rasa Bangga dan Hormat 

Hasil wawancara menunjukkan bahwa keberadaan Masjid Chengho menumbuhkan rasa bangga dan 

hormat yang mendalam, baik dari pengurus maupun jamaah. Ketua pengurus menjelaskan bahwa 

Masjid Chengho bukan sekadar tempat ibadah, namun menjadi simbol penting kembalinya identitas 

budaya Tionghoa Muslim yang selama masa Orde Baru sempat dilarang tampil di ruang publik. Pada 

masa itu, ekspresi budaya Tionghoa dihapus dari kehidupan sosial dan bahkan nama Cheng Ho 

sebagai tokoh sejarah seperti hilang dari pembahasan umum. Setelah masa reformasi, identitas 

tersebut kembali dapat ditampilkan dengan leluasa, dan Masjid Chengho menjadi bukti bahwa 

masyarakat kini memberi ruang bagi nilai sejarah dan warisan budaya tersebut. Pengurus merasa 

bangga bahwa masjid ini memadukan tiga unsur budaya sekaligus Islam, Tionghoa, dan local sebagai 

representasi bahwa identitas budaya tidak meniadakan kemurnian akidah. Jamaah juga memandang 

bahwa keberadaan masjid ini adalah simbol penghormatan terhadap kontribusi Laksamana Cheng Ho 

sebagai tokoh Muslim yang membawa hubungan damai, perdagangan, dan penyebaran Islam ke 

Nusantara. Dengan demikian, rasa bangga dan hormat lahir dari makna historis, kultural, dan spiritual 

yang melekat pada masjid ini, sekaligus menjadi wujud pengakuan terhadap perjalanan panjang 

komunitas Muslim Tionghoa dalam sejarah Indonesia. 

2. Koneksi Spiritual 

Wawancara menunjukkan bahwa koneksi spiritual jamaah di Masjid Chengho tetap terjaga dengan 

kuat, bahkan meskipun masjid ini memiliki arsitektur khas Tionghoa yang berbeda dari kebanyakan 

masjid lain. Seorang jamaah menjelaskan bahwa ketika melaksanakan ibadah seperti salat atau 



 

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 434-451 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

445  

berdoa, pengalaman spiritualnya sama khusyuknya seperti beribadah di masjid mana pun. Ia 

menegaskan bahwa yang berbeda hanyalah tampilan bangunan, bukan ajaran yang dipraktikkan di 

dalamnya. Pengurus juga menekankan bahwa bentuk budaya yang terlihat pada masjid hanya hadir 

pada ranah visual dan arsitektural, tetapi tidak mengubah aturan ibadah, tata cara ritual, maupun nilai- 

nilai Islam yang menjadi pedoman. Hal ini menunjukkan bahwa jamaah melihat arsitektur sebagai 

bingkai estetika yang tidak mempengaruhi hubungan transendental mereka dengan Allah. Dengan 

demikian, Masjid Chengho menjadi contoh konkret bahwa keberagaman budaya tidak menghalangi 

kualitas ibadah dan tidak mengubah esensi pengalaman spiritual umat Muslim yang beribadah di 

dalamnya. 

3. Rasa Komunitas 

Aspek rasa komunitas tampak sangat kuat dalam wawancara, terutama karena Masjid Chengho 

dibangun oleh Persatuan Islam Tionghoa Indonesia (PITI) sebagai pusat pembinaan dan 

pendampingan bagi para mualaf keturunan Tionghoa. Pengurus menjelaskan bahwa mualaf sering 

kali membutuhkan ruang aman yang dapat memberikan dukungan sosial dan psikologis ketika 

mereka sedang memasuki perjalanan spiritual baru. Keberadaan masjid menjadi tempat bagi mereka 

untuk belajar agama, berdiskusi, berinteraksi, dan saling menguatkan, terutama karena adanya 

kesamaan pengalaman dan identitas kultural. Konsep ini sejalan dengan teori sosial yang menjelaskan 

bahwa kesamaan latar budaya dapat meningkatkan rasa nyaman dan rasa memiliki dalam kelompok 

sosial. Selain itu, masjid ini tidak hanya berfungsi sebagai tempat salat, tetapi juga sebagai ruang 

pertemuan, perencanaan kegiatan, pengembangan komunitas, dan pusat komunikasi antaranggota. 

Meski dibangun oleh komunitas Muslim Tionghoa, masjid ini juga terbuka untuk umat Muslim dari 

berbagai latar belakang, sehingga rasa komunitas tidak hanya tercipta di kalangan Tionghoa saja, 

tetapi juga antarjamaah dari berbagai etnis yang datang dan beribadah bersama. Masjid Chengho 

dengan demikian menjadi ruang komunal yang memperkuat kohesi sosial dan solidaritas keagamaan 

di tengah masyarakat yang beragam. 

4. Pengalaman Emosional 

Pengalaman emosional jamaah yang tertangkap dari wawancara menunjukkan bahwa masjid ini 

mampu memberikan suasana yang menenangkan, nyaman, dan mengundang rasa diterima bagi siapa 

pun yang datang. Pengurus menekankan pentingnya menciptakan lingkungan fisik yang membuat 

jamaah dapat beribadah tanpa rasa beban atau gangguan. Oleh karena itu, sejumlah fasilitas 



 

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 434-451 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

446  

ditingkatkan, seperti pendingin udara untuk menjaga kenyamanan suhu, penitipan barang yang aman 

agar jamaah tidak khawatir selama beribadah, serta kursi dan tempat duduk untuk jamaah perempuan 

yang sedang berhalangan ibadah agar tetap dapat menikmati suasana masjid. Upaya ini menunjukkan 

bahwa pengurus memberikan perhatian pada pengalaman emosional jamaah, tidak hanya pada aspek 

ritual keagamaan. Selain itu, pengurus juga memiliki visi menjadikan masjid sebagai ruang yang 

hidup dan memberi pengalaman positif bagi pengunjung, misalnya dengan rencana menanam pohon 

buah sebagai wisata edukatif dan memperindah pencahayaan malam untuk menambah daya tarik 

visual. Semua hal ini menunjukkan bahwa jamaah tidak hanya mendapat ketenangan spiritual, tetapi 

juga rasa nyaman, aman, bahagia, dan dihargai secara emosional selama berada di Masjid Chengho. 

5. Penerimaan dan Toleransi 

Aspek penerimaan dan toleransi adalah nilai yang paling menonjol dari hasil wawancara. Pengurus 

menjelaskan bahwa Islam menerima keberagaman budaya selama tidak bertentangan dengan prinsip 

ketauhidan dan ajaran agama. Dalam konteks Masjid Chengho, budaya Tionghoa tetap diakomodasi, 

tetapi dalam batas-batas yang sudah disesuaikan dengan syariat. Misalnya, penggunaan simbol naga 

yang sangat populer dalam budaya Tionghoa tidak digunakan karena aturan Islam melarang 

penggambaran makhluk bernyawa di dalam masjid. Namun elemen lain yang tidak bertentangan tetap 

dipertahankan dan diberi makna baru, seperti lampion yang diberi tulisan Asmaul Husna, serta 

penggunaan warna merah yang dianggap simbol keberuntungan, namun diadaptasi dengan semangat 

nilai Islam. Selain itu, wawancara juga menunjukkan bahwa masjid ini tidak eksklusif bagi etnis 

Tionghoa saja. Pengurus menegaskan bahwa siapa pun yang beragama Islam berhak beribadah di 

dalamnya tanpa batasan ras, suku, atau bahasa. Jamaah yang diwawancarai juga menyampaikan 

bahwa perbedaan budaya tidak mempengaruhi ibadah dan tidak menjadi hambatan dalam 

melaksanakan perintah agama. Dengan demikian, Masjid Chengho menjadi ruang nyata yang 

menunjukkan bagaimana Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin mampu merangkul keberagaman budaya 

sambil tetap menjaga kemurnian ajaran. 

 

Discussion 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Masjid Cheng Ho Palembang berperan sebagai ruang yang 

tidak hanya memenuhi kebutuhan spiritual, tetapi juga kebutuhan psikologis umat Islam dari 

berbagai etnis sebagaimana dijelaskan dalam hierarki kebutuhan Abraham Maslow (1968). Pada 

aspek rasa bangga dan hormat, masjid ini memberikan ruang pengakuan identitas bagi Muslim 



 

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 434-451 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

447  

Tionghoa sehingga kebutuhan akan penghargaan (esteem needs) terpenuhi melalui kebanggaan 

kultural dan penghormatan terhadap sejarah Cheng Ho yang kembali dapat diekspresikan setelah 

masa pelarangan budaya Tionghoa, sehingga jamaah merasa dihargai dan diakui eksistensinya. 

Selanjutnya, aspek koneksi spiritual menunjukkan bahwa meskipun masjid ini memiliki arsitektur 

khas Tionghoa, jamaah tetap merasakan kekhusyukan ibadah yang mendalam, yang menggambarkan 

pemenuhan kebutuhan aktualisasi diri (self-actualization) karena mereka tetap dapat mencapai 

hubungan transendental dengan Allah tanpa terpengaruh perbedaan bentuk fisik bangunan. Pada 

aspek rasa komunitas, Masjid Cheng Ho menjadi tempat yang memperkuat kebutuhan akan rasa 

memiliki (belongingness needs), terutama bagi mualaf keturunan Tionghoa yang membutuhkan 

dukungan sosial dan ruang aman untuk meneguhkan identitas keagamaannya; interaksi antarjamaah 

dari berbagai etnis semakin menegaskan bahwa masjid ini menjadi pusat solidaritas dan kohesi sosial. 

Aspek pengalaman emosional juga memperlihatkan bahwa fasilitas fisik dan suasana masjid yang 

nyaman memenuhi kebutuhan akan rasa aman dan ketenangan (safety needs), sehingga jamaah 

merasa terlindungi, diterima, dan dapat beribadah tanpa gangguan emosional; kondisi emosional yang 

positif ini pada akhirnya memperkuat kepercayaan diri dan penerimaan diri mereka. Terakhir, aspek 

penerimaan dan toleransi menjadi puncak pengalaman psikologis yang sejalan dengan kebutuhan 

aktualisasi diri menurut Maslow, di mana pengurus dan jamaah menunjukkan sikap keterbukaan 

budaya yang tetap berpegang pada prinsip tauhid, seperti tidak menggunakan simbol makhluk hidup 

namun mempertahankan elemen budaya Tionghoa yang bernilai estetis dan tidak bertentangan 

dengan Islam. 

 
Conclusion 

Masjid Cheng Ho Palembang terbukti menjadi ruang yang mampu menghadirkan penerimaan diri bagi 

umat Islam dari berbagai etnis melalui perpaduan harmonis antara nilai-nilai Islam, budaya 

Tionghoa, dan kearifan lokal Palembang. Akulturasi yang hadir dalam bentuk arsitektur, ornamen, 

dan simbol-simbol dekoratif menciptakan suasana yang unik dan inklusif tanpa menghilangkan 

prinsip-prinsip keislaman. Keberadaan elemen budaya seperti warna merah, bentuk pagoda, motif- 

motif Tionghoa, serta kaligrafi Arab menunjukkan bahwa perjumpaan budaya dapat menghasilkan 

ekspresi keagamaan yang kaya namun tetap sesuai dengan nilai tauhid. Masjid ini tidak hanya 

menjadi tempat ibadah, tetapi juga ruang aman bagi Muslim Tionghoa dan mualaf untuk meneguhkan 

identitas mereka, merasakan penghargaan dan pengakuan sosial, serta mendapatkan ketenangan 

spiritual dalam lingkungan yang menerima keberagaman. Kenyamanan fisik, suasana emosional yang 



 

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 434-451 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

448  

positif, dan nilai sosial yang melekat pada masjid menjadi faktor penting dalam 

terbentuknya rasa dimiliki, dihargai, dan diterima oleh seluruh jamaah. 

Lebih jauh lagi, Masjid Cheng Ho berperan signifikan dalam memperkuat 

hubungan sosial antar-etnis di Palembang melalui kegiatan edukatif, pembinaan 

mualaf, serta program wisata religi yang dikelola secara kolaboratif bersama 

masyarakat dan pemerintah. Interaksi sosial yang hangat dan sikap terbuka para 

pengurus serta jamaah menunjukkan bahwa keberagaman tidak diposisikan 

sebagai pemisah, melainkan sebagai kekuatan yang memperkaya pengalaman 

beragama dan kehidupan sosial umat Islam. Masjid ini menjadi bukti konkret 

bahwa toleransi dapat terwujud melalui praktik kehidupan sehari-hari ketika 

masyarakat diberikan ruang untuk saling mengenal, berinteraksi, dan menghargai 

perbedaan budaya. Dengan demikian, Masjid Cheng Ho Palembang bukan hanya 

menjadi representasi akulturasi budaya yang berhasil, tetapi juga menjadi simbol 

penting persaudaraan, harmoni, dan penerimaan diri dalam kehidupan umat 

Islam multietnis di Indonesia sebuah contoh bagaimana tempat ibadah dapat 

berfungsi sebagai ruang sosial, psikologis, dan spiritual yang menyatukan 

keberagaman dalam bingkai keislaman yang inklusif. 

 

Acknowledgement 

Kami sebagai tim peneliti ingin menyampaikan rasa terima kasih yang sebesar-

besarnya kepada Ketua Masjid Cheng Ho Palembang beserta seluruh jamaah yang 

telah dengan tulus menerima kehadiran kami selama pelaksanaan penelitian ini. 

Terima kasih atas waktu, kesempatan, dan izin yang diberikan sehingga kami 

dapat melakukan wawancara, observasi, serta menggali informasi secara 

langsung di lingkungan masjid. Keramahan, keterbukaan, dan kesediaan para 

jamaah untuk berbagi pengalaman, pengetahuan, serta pandangan sangat 

membantu memperkaya isi penelitian ini dan memberikan pemahaman yang 

lebih mendalam mengenai kehidupan sosial, budaya, dan keberagamaan 

masyarakat di Masjid Cheng Ho Palembang. 

Tidak hanya itu, kami juga menyampaikan penghargaan setinggi-tingginya 



 

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 434-451 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

449  

kepada dosen pembimbing yaitu Bapak Iredho Fani Reza S.Psi, MA.Si yang 

telah memberikan tugas penelitian ini sebagai ruang belajar untuk memperluas 

wawasan akademik. Adapun dukungan, bimbingan, arahan, kritik, dan masukan 

yang diberikan sejak tahap awal hingga akhir telah menjadi dorongan yang sangat 

berarti sehingga kami dapat menyelesaikan penelitian ini secara lebih terarah, 

sistematis, dan komprehensif. Seluruh proses pendampingan dan semangat yang 

diberikan oleh dosen pembimbing telah menjadi motivasi besar bagi kami untuk 

terus belajar dan mengembangkan kemampuan dalam dunia penelitian ilmiah. 

Kami berharap hasil penelitian ini tidak hanya sekadar menjadi tugas 

akademik, tetapi juga dapat memberikan manfaat nyata bagi pembaca, 

menambah wawasan, memperkaya literatur mengenai akulturasi budaya dan 

toleransi dalam kehidupan masyarakat muslim di Palembang, serta menjadi 

kontribusi kecil dalam penguatan hubungan sosial yang harmonis antar etnis dan 

umat beragama di Indonesia. 

References 

Tamuri, A. H. (2021). Konsep Dan Pelaksanaan Fungsi Masjid Dalam 

Memartabatkan Masyarakat:(The Concept And The Implementation Of 

The Role Of Masjid In Elevating The Society). International Journal of 

Mosque, Zakat And Waqaf Management (Al- Mimbar), 1-12. 

Syahbani, R., Sahrul, S., & Efendi, E. (2022). Makna Ornamen Masjid Al-Islam 

Muhammad Cheng Ho Palembang. Jurnal Sitakara, 7(1), 84-96. 

Pratiwi, A. P., Maryamah, M., Jauhara, J., Mukjizat, L., & Ayu, S. P. (2024). 

Sejarah Berdirinya Masjid Cheng Ho di Kawasan Sriwijaya. Jurnal 

Dirosah Islamiyah, 6(1), 124-131. 

Reza, S. (2021). Produksi Tanda dan Makna Ornamen Masjid Al-Islam 

Muhammad Cheng Ho Palembang (Doctoral dissertation, Institut Seni 

Indonesia Padangpanjang). 

Wijoyo, H. (2022). Analisis teknik wawancara (pengertian wawancara, bentuk-

bentuk pertanyaan wawancara) dalam penelitian kualitatif bagi mahasiswa 

teologi dengan tema pekabaran injil melalui penerjemahan alkitab. 

Academia. edu, 1-10. 

Waruwu, M. (2023). Pendekatan penelitian pendidikan: Metode penelitian 

kualitatif, metode penelitian kuantitatif dan metode penelitian kombinasi 

(mixed method). Jurnal Pendidikan Tambusai, 7(1), 2896–2910. 

Ariyanti, N., Marleni, & Prasrihamni, M. (2022). Analisis faktor penghambat 

membaca permulaan pada siswa kelas I di SD Negeri 10 Palembang. 

Jurnal Pendidikan dan Konseling, 4(4). Universitas Pahlawan Tuanku 

Tambusai. 



 

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 434-451 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

450  

Ramadhan / Pratiwi, A. P. (2024). Sejarah Berdirinya Masjid Cheng Ho di 

Kawasan Sriwijaya. Jurnal lokal/online 

Rigasari, A. R. (2023). Akulturasi Budaya Islam dan Tionghoa dalam Pendirian 

Masjid Cheng Ho 

Jurnal Tambuleng 

Auza, A., Andary, R. W., & Tamsil, I. S. (2024). The value of Islamic religiosity 

in the migration of Admiral Cheng Ho in Archipelago, Indonesia. Vol. 

3(1), Januari 2024. 

Syafitri, A., Ariesta, A. D., Maryamah, M., & Berlianna, R. (2024). Akulturasi 

budaya pada arsitektur bangunan di Palembang. EDUSAINTEK: Jurnal 

Pendidikan, Sains dan Teknologi, 11(2), 694–707. 

Khairunnisa, D., Hamidah, H., & Hamandia, M. R. (2023). Strategi komunikasi 

pemasaran dalam mengembangkan objek wisata Masjid Cheng Ho 

Palembang. An-Nadwah, 29(1), 39–44. 

Febriana, Sintia Kori dan Sumardiyanto. (2023). Simbol Harmonisasi: Akulturasi 

Budaya Islam Dan Cina Pada Ornamen Masjid Cheng Hoo Surabaya. 

Jurnal LingKAr (Lingkungan Arsitektur). Vol 2 No 2. 

Santoso, Budi dan Ervan Aziz. (2021). Makna Simbolik Akulturasi Budaya China 

dan Islam Pada Arsitektur Masjid Cheng Ho di Kota Palembang. Jurnal 

Dimensi Komunikasi. Vol 2 No 2 

Mirdad, J. (2023). LAKSAMANA CHENG HO (JEJAK MUSLIM CHINA DI 

NUSANTARA. Hadharah: Jurnal Keislaman dan Peradaban, 17(2), 169-184. 

Fuadah, R. S., & Arzaqina, S. (2025). Kajian Bentuk dan Makna Simbolis 

Ornamen pada Masjid Kontemporer di Indonesia. Realisasi: Ilmu 

Pendidikan, Seni Rupa dan Desain, 2(1), 35-44. Oktriensah, C. (2024). 

Peran Manajemen Dakwah Dalam Meningkatkan Daya Tarik Masyarakat 

Untuk Beribadah dan Berwisata di Masjid Muhammad Cheng Ho 

Palembang. Social 

Science and Contemporary Issues Journal, 2(2), 277-285. 

Sundari, S., Winarni, S., & Auliana, N. U. (2023). Pemasaran Masjid Al-Islam 

Muhammad Cheng Ho sebagai Salah Satu Wisata Religi Kota Palembang 

Melalui Media Sosial. Jurnal Pariwisata Darussalam, 2(2). 

Santoso, B., & Aziz, E. (2021). Makna simbolik akulturasi budaya China dan 

Islam pada arsitektur Masjid Cheng Ho di Kota Palembang. Jurnal 

Dimensi Komunikasi, 2(2). STISIPOL Candradimuka. 

Septy, L., Fitrianti, Y., Ramury, F., & Asrin, A. K. (2024). E-Asesmen diagnostik 

bidang datar berkonteks Masjid Cheng Ho Palembang: Studi 

pengembangan. AKSIOMA: Jurnal Matematika dan Pendidikan 

Matematika, 15(3), 371–384. 

Nurdiana, Susanti, E., Roswati, Fiprinita, R., & Afrizal. (2022). Penguatan 

Ukhwah Islamiyah dikalangan masyarakat Tionghoa di Masjid Cheng Ho 

Sriwijaya Sumatera Selatan. Vol. 19, No. 1 

Maryamah, M., Agustina, R., Robiaty, Y., & Anggraini, F. Y. (2023). Sejarah dan 

keunikan nilai budaya Masjid Cheng Ho di Palembang. Nama Jurnal, 8(1). 



 

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 434-451 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

 

451  

Harisman. (2023). Islamic culture di era revolusi industri 4.0 (Tinjauan filsafat 

teknologi Andrew Feenberg). SUARGA: Studi Keberagamaan dan 

Keberagaman, 2(1), 1–18. 

Triwahyuni, A., Kurniawan, P. W., & Siska, Y. (n.d.). Peranan Laksamana Cheng 

Ho dalam hubungan diplomatik China dengan Kerajaan Sriwijaya. Jurnal 

Ilmiah Mahasiswa Pendidikan Sejarah, STKIP PGRI Bandar Lampung. 

2022 

Fauzi. (2025, March 3). Masjid Cheng Ho, tempat mualaf dan simbol 

keberagaman di Palembang. 

Direktori Bisnis Palembang. 

Syafitri, Adesta. (2024). Akulturasi Budaya Pada Arsitektur Bangunan Di 

Palembang. Jurnal Pendidikan, Sains dan Teknologi. Vol 11 Issue 2. 

Khairunnisa, Diah dkk. (2023). Strategi Komunikasi Pemasaran Dalam 

Mengembangkan Objek Wisata Masjid Cheng Ho Palembang. Jurnal An-

Nadwah. Vol 29 No 1. 

Pratiwi, Astrid Putri dkk.(2023). Sejarah Berdirinya Masjid Cheng Ho di 

Kawasan Sriwijaya. Jurnal Dirosah Islamiyah. Vol 6 No 1. 

Ali, Nur Huda dan Yanto. (2020). Orang-Orang Cina dan Perkembangan Islam Di 

Palembang 1803- 2000. Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam. Vol 10 No 

1. 

Hamidah. (2022). Dinamika dan Tradisi Kelompok Minoritas Budha Dalam 

Masyarakat Islam Melayu Palembang. Jurnal Studi Islam. Vol 18 No 1. 

 


