
Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 736-752 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719 

  

736  

Peran Pengurus Masjid Cheng Ho Palembang dalam Pembinaan 

Spiritual dan Dukungan Psikologis bagi Mualaf 

Azalia Nur Husna1, Chelsea Aulia Fitri Siregar2, Dzania Zulkarnain3, Robiatul Al Adawiya4, 

Sabrina Rahma Sarita5 

1 UIN Raden Fatah Palembang 

2 Universitas PGRI Palembang 

azalianurhusna292@gmail.com, chelseaaulia012@gmail.com, dzaniazulkarnain47@gmail.com, 

robiatulwiya2332@gmail.com, sabrinarahmasaritaa@gmail.com 

0895620360352, 0895600425658, 083168083792, 089502405621, 083148909670 

 

 

ABSTRACT 

This study aims to explore the role of the Cheng Ho Mosque administrators in Palembang in providing psychological 

support for converts to Islam (mualaf), as well as to understand the forms of spiritual, social, and emotional guidance 

they receive during their religious adaptation process. Using a qualitative method with a descriptive design, data were 

collected through in-depth interviews, observations, and documentation involving mosque administrators, mualaf 

mentors, and converts who actively participate in the programs. The findings indicate that the guidance is carried out 

comprehensively through four main aspects: basic spiritual instruction such as ablution, prayer, and Islamic creed; 

social support through involvement in mosque activities and the PITI organization; psychological strengthening using 

humanistic and empathetic approaches; and continuous mentoring adjusted to the conditions of each convert. Although 

the intensity of activities is not as frequent as before, the assistance still continues and provides positive impacts on the 

converts’ self-confidence, emotional stability, and religious identity. This study concludes that Cheng Ho Mosque plays 

a significant role as a space for holistic guidance and psychological support, helping converts undergo their spiritual 

transition more firmly and sustainably. 

 
Keywords : Converts to Islam, Psychological Support, Cheng Ho Mosque, Spiritual Guidance, Muslim Community. 

 

 

 
ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui peran pengurus Masjid Cheng Ho Palembang dalam memberikan dukungan 

psikologis bagi mualaf, serta memahami bentuk pembinaan spiritual, sosial, dan emosional yang mereka terima selama 

proses adaptasi keagamaan. Menggunakan metode kualitatif dengan desain deskriptif, data dikumpulkan melalui 

wawancara mendalam, observasi, dan dokumentasi terhadap pengurus masjid, pembina mualaf, serta para mualaf yang 

aktif mengikuti kegiatan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pembinaan dilakukan secara komprehensif melalui 

empat aspek utama, yaitu bimbingan spiritual dasar seperti wudhu, shalat, dan akidah; dukungan sosial melalui 

keterlibatan dalam kegiatan masjid dan organisasi PITI; penguatan psikologis melalui pendekatan humanis dan empatik; 

serta keberlanjutan pembinaan yang menyesuaikan kondisi mualaf. Meski intensitas kegiatan tidak serutin sebelumnya, 

mailto:azalianurhusna292@gmail.com
mailto:chelseaaulia012@gmail.com
mailto:dzaniazulkarnain47@gmail.com
mailto:robiatulwiya2332@gmail.com
mailto:sabrinarahmasaritaa@gmail.com


Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 736-752 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719  

737  

pendampingan tetap berjalan dan memberikan dampak positif terhadap rasa percaya diri, stabilitas emosional, dan 

identitas keagamaan mualaf. Penelitian ini menyimpulkan bahwa Masjid Cheng Ho berperan signifikan sebagai ruang 

pembinaan dan dukungan psikologis yang holistik, sehingga membantu mualaf menjalani transisi spiritual secara lebih 

mantap dan berkelanjutan. 

 
Keywords : Mualaf, Dukungan Psikologis, Masjid Cheng Ho, Pembinaan Spiritual, Komunitas Muslim. 

 

Pendahuluan 

Manusia adalah makhluk yang memiliki kebebasan untuk memilih dan merasa bertanggung 

jawab atas keyakinan hidup yang ditentukan oleh dirinya sendiri serta berlandaskan pada 

pengalaman spiritual. Pada era saat ini, kebutuhan dan tantangan hidup manusia menjadi semakin 

rumit. Terkait dengan hal ini, hal utama yang perlu dimiliki oleh setiap orang adalah ketenangan 

batin. Ketenangan batin ini dapat diraih melalui suatu ajaran agama. Muallaf, yaitu individu yang 

baru saja memeluk agama Islam, biasanya mengalami pergeseran signifikan dalam pandangan 

hidup dan aspek spiritual mereka. Proses peralihan ini dapat menjadi langkah krusial dalam 

memahami makna kepercayaan, namun juga membutuhkan pengetahuan yang mendalam tentang 

ajaran-ajaran Islam. Mualaf memiliki kebutuhan khusus terkait pemahaman tentang konsep-konsep 

dasar aqidah, yang meliputi keyakinan inti dalam agama Islam (Kudus, 2024). 

Masjid pada hakikatnya memiliki fungsi multidimensional, bukan hanya sebagai tempat 

ibadah, tetapi juga sebagai pusat pelayanan sosial, pendidikan, dan dakwah bagi masyarakat. Dalam 

perkembangan dakwah kontemporer, masjid berperan penting sebagai ruang pembinaan dan 

pendampingan bagi kelompok rentan, termasuk para mualaf. Proses konversi agama atau 

perpindahan keyakinan sering kali mengandung perubahan identitas yang mendalam, sehingga 

mualaf membutuhkan dukungan spiritual, emosional, dan sosial untuk dapat menjalani kehidupan 

keagamaannya secara stabil. Penelitian terbaru mengenai resiliensi sosial mualaf menunjukkan 

bahwa ketahanan spiritual dan dukungan komunitas berperan besar dalam membantu mereka 

bertahan dari tekanan sosial dan konflik keluarga setelah memeluk Islam. Penelitian psikologis juga 

menunjukkan bahwa mualaf menghadapi berbagai tantangan, seperti tekanan keluarga, 

kebingungan ajaran, dan kesulitan adaptasi sosial, sehingga peran lembaga dakwah menjadi sangat 

penting. Di Indonesia, pembinaan mualaf dilakukan oleh berbagai organisasi Islam seperti Mualaf 

Center Indonesia maupun komunitas etnis seperti Persatuan Islam Tionghoa Indonesia (PITI). 

Penelitian Indriyani menemukan bahwa pembinaan mualaf yang efektif harus menggabungkan 

bimbingan akidah, pembelajaran ibadah, pendampingan psikologis, dan penguatan identitas 



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 736-752 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719  

738  

keislaman. Selain itu, penelitian Rezani menegaskan bahwa banyak mualaf membutuhkan 

pendekatan berkelanjutan karena kendala pasca-konversi sering kali muncul setelah antusiasme 

awal mereda (Ismail et al., 2024; Rahmawati & Desiningrum, 2018; Ulya, 2020; Harefa & Zainun, 

2024; Indriyani, 2022; Rezani, 2024). 

Dalam konteks masyarakat Tionghoa-Muslim, proses konversi memiliki dinamika 

tersendiri. Hasil penelitian Saloom dan Afif menunjukkan bahwa mualaf Tionghoa kerap 

mengalami dilema identitas akibat tumpang tindih budaya, nilai keluarga, dan persepsi publik 

mengenai etnis mereka. Oleh karena itu, pendekatan dakwah kultural menjadi penting, yaitu metode 

dakwah yang memadukan nilai-nilai Islam dengan kearifan budaya, sehingga mualaf merasa 

diterima dan tidak tercerabut dari akar sosialnya. Strategi pembinaan berbasis komunitas seperti 

yang diterapkan Mualaf Center Indonesia Peduli terbukti efektif dalam membentuk identitas 

keagamaan mualaf dan membantu mereka menjalani proses transisi secara stabil, Masjid Cheng Ho 

Palembang merupakan salah satu masjid yang merepresentasikan dakwah kultural karena 

mengintegrasikan unsur arsitektur Tionghoa dengan identitas Islam. Arsitektur masjid ini tidak 

hanya menjadi simbol multikultural, tetapi juga berfungsi sebagai ruang dakwah yang menyasar 

mualaf dari berbagai latar belakang etnis. Keberadaan simbol-simbol budaya yang inklusif ini 

menjadi penting dalam konteks Kota Palembang, yang memiliki keragaman budaya tinggi serta 

komunitas Tionghoa yang cukup signifikan. Hal ini juga selaras dengan temuan Zain bahwa 

identitas Muslim Tionghoa di Palembang berkembang melalui interaksi antara tradisi budaya dan 

pembinaan keagamaan yang berlangsung di masjid-masjid tertentu (Lubis & Irwansyah, 2024: 

Saloom, 2023; Afif, 2021; Musmuallim et al., 2021; Wulandari, 2024; Pratiwi, 2024; Zain, 2017). 

Selain sebagai ikon budaya, Masjid Cheng Ho Palembang juga aktif dalam pembinaan 

mualaf melalui kegiatan pembelajaran dasar-dasar keislaman, tahsin Al-Qur‟an, pendampingan 

ibadah, serta konseling spiritual yang dilakukan oleh pengurus dan relawan. Penelitian 

Wahyuningsih yang mengkaji pola dakwah PITI Sumatera Selatan menunjukkan bahwa 

keberhasilan pembinaan mualaf sangat dipengaruhi oleh kualitas komunikasi dakwah, kedekatan 

emosional, dan kemampuan pengurus masjid memahami kebutuhan psikologis mualaf. Peran 

pengurus Masjid Cheng Ho Palembang dalam memberikan dukungan psikologis kepada mualaf 

tidak hanya berakar pada nilai-nilai dakwah Islam, tetapi juga dipengaruhi oleh dinamika sosial- 

keagamaan masyarakat urban yang beragam. Di Palembang, proses menjadi mualaf kerap 

berlangsung dalam konteks tekanan sosial, keberbedaan budaya, dan pencarian makna hidup yang 

mendalam. Banyak mualaf menghadapi pergolakan identitas, kebingungan emosional, hingga 



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 736-752 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719   

739  

perasaan terasing setelah meninggalkan lingkungan lama. Pada fase ini, pengurus masjid tidak 

hanya bertindak sebagai penyampai ajaran Islam, tetapi juga sebagai figur pendamping yang 

menyediakan ruang aman bagi mualaf untuk merasa diterima dan tidak dihakimi. Pendekatan ini 

sejalan dengan konsep religious coping yang menekankan peran agama dalam membantu individu 

menemukan makna baru dalam situasi penuh tekanan (Wahyuningsih, 2020; Perkins & 

Tarakeshwar, 2020; Abu-Raiya & Pargament, 2020). 

Di dalam praktiknya, pengurus Masjid Cheng Ho menggunakan pendekatan humanis dan 

empatik dalam mendampingi mualaf. Banyak mualaf yang datang membawa persoalan psikologis 

seperti kecemasan identitas, konflik keluarga, rasa takut berbuat salah, maupun pergumulan moral. 

Pengurus masjid memahami bahwa proses perpindahan agama bukan sekadar perubahan keyakinan, 

tetapi juga perjalanan psikologis menuju identitas religi yang stabil. Karena itu, mereka 

menyediakan ruang dialog terbuka hangat dan tidak menghakimi yang memungkinkan mualaf 

mengungkapkan pengalaman hidup, kegelisahan, dan trauma yang mereka alami. Pendekatan 

empatik ini senada dengan prinsip terapi berpusat pada klien yang menekankan penerimaan tanpa 

syarat dan empati sebagai pondasi kesehatan psikologis. Hasil penelitian lain juga menunjukkan 

bahwa pendampingan lembaga mualaf secara terstruktur mampu meningkatkan fungsi sosial, 

kemandirian, dan kestabilan psikologis para mualaf. Studi kontemporer juga menunjukkan bahwa 

komunikasi empatik dalam komunitas keagamaan dapat meningkatkan kesejahteraan mental 

kelompok rentan seperti mualaf (Hashemi, 2019; Noorkamilah, 2021: Wardhani & Sari, 2021). 

Pengurus Masjid Cheng Ho juga berperan dalam penguatan spiritualitas dan pembentukan 

self-efficacy mualaf melalui pengajaran dasar Islam seperti salat, wudu, bacaan Al-Qur‟an, akidah, 

serta adab kehidupan Muslim. Kegiatan sederhana seperti membimbing salat ternyata memiliki 

dampak psikologis sangat besar. Dalam psikologi, pengalaman menguasai suatu keterampilan 

(mastery experience) dapat meningkatkan self-efficacy atau keyakinan diri seseorang untuk mampu 

menjalankan tugas tertentu. Ketika mualaf merasa mampu menjalankan ibadah dengan baik, 

muncul rasa percaya diri yang menurunkan kecemasan dan memperkuat kestabilan emosional. 

Penelitian mutakhir menegaskan bahwa penguatan spiritualitas berkontribusi pada peningkatan 

regulasi emosi dan resiliensi, terutama pada individu yang sedang menjalani transisi hidup atau 

perubahan identitas (Naseem & Khalid, 2021; Abu-Raiya et al., 2019). 

 

Di sisi lain, pengurus masjid juga berupaya membangun rasa kebersamaan atau sense of belonging 

bagi mualaf melalui interaksi interpersonal yang hangat dan keterlibatan dalam berbagai kegiatan 



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 736-752 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719   

740  

sosial dan keagamaan. Penelitian kontemporer menunjukkan bahwa dukungan sosial bagi mualaf 

baru secara signifikan membantu adaptasi mereka meningkatkan harga diri, mengurangi stres, dan 

memperkuat identitas keagamaan dalam masyarakat pluralistik (Awaru et al., 2023).Banyak mualaf 

mengalami keterasingan setelah memeluk Islam, terutama mereka yang berasal dari keluarga atau 

lingkungan non-Muslim yang kuat secara budaya. Kehadiran komunitas Masjid Cheng Ho 

membantu mereka menemukan lingkungan sosial baru yang suportif. Dukungan komunitas yang 

diberikan masjid juga berperan sebagai faktor protektif yang membantu mualaf menghadapi 

tekanan psikologis selama proses adaptasi keagamaan. Studi modern menunjukkan bahwa 

dukungan sosial yang hangat dan konsisten mampu menurunkan tingkat stres, meningkatkan 

ketahanan emosional, serta mempercepat proses pemulihan psikologis pada individu yang 

mengalami perubahan identitas. Grey et al. (2020) menegaskan bahwa dukungan interpersonal dari 

lingkungan sosial memiliki fungsi buffering terhadap stres, sehingga individu merasa lebih aman, 

diterima, dan mampu mengatasi tantangan emosional yang muncul setelah konversi agama. 

Penelitian lain juga menegaskan bahwa dukungan sosial dari komunitas Muslim berperan sebagai 

prediktor utama kesejahteraan psikologis mualaf, terutama pada masa awal perpindahan agama 

(Mohamed & Iskandar, 2020). Dalam konteks ini, komunitas Masjid Cheng Ho memainkan peran 

penting sebagai ruang sosial yang menenangkan dan memperkuat kesejahteraan mental mualaf. 

Penelitian mengenai mualaf di berbagai negara menunjukkan bahwa rasa memiliki terhadap 

komunitas Muslim merupakan faktor penting yang menentukan stabilitas identitas keagamaan 

mereka (Zainudin et al., 2019; Ahmad & Rahman, 2022). Dukungan masjid tidak hanya bersifat 

emosional dan spiritual, tetapi juga informasional. Pengurus memberikan penjelasan mengenai 

ajaran Islam, cara merespons konflik keluarga, nilai kesabaran, etika sosial, dan panduan menjalani 

kehidupan sebagai Muslim. Informasi ini membantu mualaf menata ulang cara pandang mereka 

terhadap pengalaman hidup melalui proses meaning making. Proses ini memungkinkan individu 

memaknai ulang peristiwa sulit sebagai bagian dari perjalanan yang lebih bermakna. Meaning 

making terbukti memperkuat adaptasi emosional dan meningkatkan kesejahteraan psikologis pada 

individu yang menghadapi perubahan besar dalam hidupnya (Currier et al., 2018; Park, 2021). 

 

Selain dukungan emosional dan informasional, pengurus Masjid Cheng Ho juga 

memberikan dukungan praktis atau instrumental, seperti menyediakan kebutuhan dasar, membantu 

mencari pekerjaan, memberikan bantuan finansial, hingga menyediakan tempat tinggal sementara 

bila diperlukan. Dukungan instrumental ini sangat membantu mualaf yang mengalami penolakan 



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 736-752 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719   

741  

keluarga atau kehilangan dukungan sosial akibat perpindahan agama. Ketika kebutuhan dasar 

terpenuhi, kecemasan emosional menurun dan mualaf dapat lebih fokus pada proses pendalaman 

agama. Penelitian menunjukkan bahwa dukungan instrumental secara signifikan memperkuat rasa 

aman dan stabilitas identitas mualaf (Rahman & Abdullah, 2020). 

Upaya lain yang dilakukan oleh pengurus masjid adalah memfasilitasi integrasi sosial 

mualaf melalui pelibatan mereka dalam berbagai kegiatan masjid seperti pengajian, kegiatan 

kebersihan masjid, acara budaya Islam, dan kegiatan sosial lain seperti donor darah lintas agama. 

Partisipasi dalam kegiatan sosial-keagamaan ini membantu mualaf membangun relasi baru serta 

memperkuat identitas religius mereka melalui interaksi yang konsisten dan positif. Teori identitas 

sosial menyatakan bahwa identitas seseorang berkembang melalui interaksi dengan kelompok yang 

memberikan penguatan identitas secara berulang. Studi tentang mualaf juga menegaskan bahwa 

keterlibatan sosial memperkuat komitmen keberagamaan mereka (Tajfel & Turner, 1986; Zainudin 

et al., 2019; Ahmad & Rahman, 2022). 

Lingkungan fisik Masjid Cheng Ho juga memainkan peran penting dalam proses ini. 

Keunikan arsitektur masjid yang memadukan unsur Tionghoa dan Islam menciptakan atmosfer 

multikultural yang ramah bagi mualaf, terutama mereka yang berasal dari etnis minoritas. Desain 

masjid yang inklusif dan berbeda dari masjid pada umumnya memberikan rasa aman dan 

mengurangi kecemasan psikologis mualaf saat memasuki ruang ibadah. Suasana ini mempercepat 

proses adaptasi mereka terhadap identitas keagamaan baru. Studi psikologi keagamaan menegaskan 

bahwa ruang ibadah yang inklusif dan mendukung secara emosional dapat meningkatkan 

kesejahteraan mental individu yang sedang menjalani transisi identitas religius (Wardhani & Sari, 

2021). 

Keseluruhan proses pendampingan ini menunjukkan bahwa peran pengurus Masjid Cheng 

Ho bersifat holistik dan komprehensif. Mereka tidak hanya memberikan bimbingan ibadah, tetapi 

juga dukungan emosional, sosial, informasional, spiritual, dan instrumental. Pendekatan ini 

membantu mualaf membangun identitas religius yang kokoh, meningkatkan kepercayaan diri, dan 

menemukan ketenangan batin sebagai seorang Muslim. Melalui dukungan psikologis yang 

konsisten dan berkesinambungan, mualaf mampu menjalani perjalanan spiritual mereka dengan 

lebih mantap dan stabil secara emosional (Abu-Raiya & Pargament, 2020; Ahmad & Rahman, 

2022). 



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 736-752 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719   

742  

Metode 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan desain deskriptif kualitatif. 

Pendekatan ini dipilih karena mampu memahami pengalaman, dinamika sosial, serta proses 

pembinaan yang dialami mualaf melalui data hasil wawancara, observasi, dan dokumentasi (Lubis 

& Abdurrahman, 2024). Desain deskriptif kualitatif digunakan untuk menyajikan temuan secara apa 

adanya berdasarkan kondisi aktual di lapangan tanpa manipulasi variabel, sebagaimana diterapkan 

dalam penelitian pendidikan dan pembinaan mualaf berbasis masjid (Nursyifa & Herni, 2025). 

Penelitian ini berfokus pada proses pembinaan mualaf, bentuk dukungan sosial, dinamika interaksi, 

dan akulturasi budaya di Masjid Cheng Ho Palembang. Partisipan penelitian meliputi pengurus 

masjid, pembina program pembinaan mualaf, para mualaf yang mengikuti kegiatan, serta 

masyarakat sekitar yang mengetahui aktivitas pembinaan. Pemilihan partisipan dilakukan dengan 

teknik purposive sampling, yaitu teknik pemilihan informan berdasarkan relevansi pengetahuan dan 

keterlibatan langsung mereka terhadap fenomena yang diteliti (Lubis & Abdurrahman, 2024). 

Teknik ini sejalan dengan praktik pada penelitian sebelumnya yang memilih ketua yayasan, 

pengurus, ustadz pembina, dan para mualaf sebagai informan utama, sehingga memastikan bahwa 

data diperoleh dari individu yang benar-benar memahami proses pembinaan (Nursyifa & Herni, 

2025). Pengumpulan data dalam jurnal rujukan maupun penelitian ini sama-sama dilakukan melalui 

observasi, wawancara, dan studi dokumentasi, yang merupakan teknik baku dalam penelitian 

tentang pembinaan mualaf. Selain itu, meskipun jurnal tersebut tidak secara eksplisit menyebutkan 

model Miles dan Huberman, analisis datanya mencakup proses mendeskripsikan fenomena, 

mengelompokkan data berdasarkan tema seperti kondisi mualaf, program pembinaan, dan kendala, 

serta menafsirkan temuan secara mendalam. Hal ini menunjukkan kesesuaian dengan analisis model 

Miles dan Huberman yang digunakan dalam penelitian ini. Kesesuaian objek penelitian pada jurnal 

rujukan yang menyoroti pembinaan aqidah, program pembinaan, kondisi sosial dan psikologis 

mualaf, serta tantangan dalam proses pembinaan semakin memperkuat relevansi dan landasan 

metodologis penelitian ini, karena penelitian ini juga mengkaji pembinaan mualaf, interaksi sosial, 

dan akulturasi budaya dalam konteks masjid. 

 
Hasil 

Hasil penelitian yang dikumpulkan melalui wawancara mendalam dan observasi langsung di 

Masjid Cheng Ho Palembang menunjukkan adanya empat tema besar yang menggambarkan proses 

pembinaan  mualaf,  yaitu  pembinaan  spiritual,  dukungan  sosial-komunal,  penguatan  aspek 



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 736-752 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719   

743  

psikologis, serta keberlanjutan kegiatan pembelajaran. Keempat tema ini muncul dari analisis 

terhadap data empiris yang bersumber terutama dari pengalaman M.E, informan utama yang telah 

terlibat dalam aktivitas pembinaan mualaf selama lebih dari sepuluh tahun. Keterangan yang 

diberikan M.E menjadi dasar paling kuat dalam memahami bagaimana proses pembinaan 

dijalankan, bagaimana para mualaf menyesuaikan diri, serta berbagai kendala yang mereka hadapi 

baik dari dalam diri maupun dari lingkungan sekitar. 

Tema pertama memperlihatkan bahwa bimbingan spiritual merupakan aspek inti dalam 

proses membantu mualaf memahami serta menanamkan nilai-nilai Islam. Berdasarkan penuturan 

M.E, pembinaan selalu dimulai dari materi yang paling mendasar agar mualaf dapat mempraktikkan 

ibadah pokok sebelum memasuki pembelajaran yang lebih dalam. Ia mengatakan, “Yang kami 

ajarkan pertama itu selalu wudhu dan shalat. Banyak dari mereka yang datang benar-benar belum 

tahu apa-apa, jadi kami mulai dari yang paling dasar dulu supaya mereka merasa mampu dan tidak 

takut salah.” Pernyataan ini menunjukkan bahwa pengurus masjid memahami pentingnya 

memberikan pengalaman awal yang positif agar mualaf dapat membangun rasa percaya diri dalam 

menjalani identitas keagamaannya. Pendekatan tersebut terbukti efektif karena mualaf secara 

bertahap menunjukkan peningkatan dalam keterampilan ibadah serta pemahaman dasar akidah. 

Meskipun beberapa kegiatan pembinaan tidak lagi dilaksanakan sesering sebelumnya, M.E 

menjelaskan bahwa pendampingan tetap berjalan melalui kegiatan pengajian, workshop, serta 

aktivitas bersama PITI, yang kesemuanya berfungsi mempertahankan kesinambungan proses 

pembelajaran mualaf. 

Tema kedua menunjukkan bahwa dukungan sosial memiliki peran penting dalam proses 

penerimaan mualaf di lingkungan komunitas Muslim. Dari penjelasan M.E, tampak bahwa 

keterlibatan dalam kegiatan masjid seperti donor darah, kegiatan sosial, workshop keagamaan, 

hingga aktivitas rutin bersama PITI menjadi sarana bagi mualaf untuk bersosialisasi dan merasakan 

kedekatan dengan jamaah. Ia mengatakan, “Kalau sudah ikut kegiatan-kegiatan seperti donor darah 

atau acara PITI, mereka itu jadi lebih dekat satu sama lain. Mereka merasa punya teman, merasa 

punya keluarga baru di sini.” Kutipan ini memperlihatkan bahwa bagi banyak mualaf, kehadiran 

komunitas yang menerima dan mendukung menjadi sangat berarti, terutama ketika mereka datang 

dari latar belakang keluarga atau lingkungan yang non-Muslim. Selain menciptakan rasa nyaman, 

kegiatan sosial tersebut menjadi ruang belajar informal bagi mualaf untuk memahami dinamika 

kehidupan umat Muslim. Observasi lapangan turut memperkuat temuan ini, karena terlihat interaksi 

hangat antara mualaf dan jamaah selama kegiatan ibadah dan program sosial yang diadakan masjid. 



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 736-752 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719   

744  

Tema ketiga berhubungan dengan kebutuhan mualaf akan penguatan psikologis yang 

konsisten, terutama bagi mereka yang mengalami tekanan keluarga, kebingungan identitas, maupun 

kecemasan dalam menjalankan ibadah. M.E mengungkapkan bahwa tidak sedikit mualaf yang 

datang dalam kondisi emosional yang rentan. Ia mengatakan, “Kadang mereka datang itu cerita 

kalau mereka takut salah, takut tidak diterima, jadi kami banyak memberi penguatan supaya mereka 

tenang. Kami tekankan bahwa belajar itu pelan-pelan.” Hal ini menunjukkan bahwa proses 

pembinaan tidak hanya berfokus pada pemahaman keagamaan, tetapi juga menyediakan ruang 

emosional bagi mualaf untuk mengekspresikan rasa takut dan kegelisahan mereka tanpa merasa 

dihakimi. Observasi peneliti di lapangan menggambarkan adanya suasana pembelajaran yang 

ramah, hangat, serta penuh empati, memperlihatkan bahwa pengurus secara konsisten berusaha 

menciptakan lingkungan yang aman bagi mualaf, khususnya bagi mereka yang berasal dari etnis 

Tionghoa dan masih menghadapi resistensi dari keluarga. 

Tema keempat berkaitan dengan dinamika keberlangsungan kegiatan pembinaan yang tidak 

lagi dilakukan secara rutin seperti pada masa sebelumnya, namun tetap bersifat adaptif sesuai 

kondisi mualaf. M.E menjelaskan bahwa kegiatan yang dahulu selalu dilaksanakan setiap malam 

Jumat kini menjadi lebih fleksibel, menyesuaikan kesediaan peserta. Ia mengatakan, “Sekarang 

kegiatannya menyesuaikan. Kadang kalau mereka sibuk atau tidak bisa datang, ya mereka belajar 

mandiri dulu.” Temuan ini menunjukkan bahwa pengurus masjid mempertimbangkan realitas 

kehidupan mualaf seperti pekerjaan di luar kota, keterbatasan waktu, atau situasi keluarga dalam 

merancang jadwal pembinaan. Meskipun tidak terjadwal secara ketat, kegiatan seperti tahsin, 

ceramah, ibadah berjamaah, serta sesi motivasi bersama PITI tetap menjadi bagian dari struktur 

pembinaan yang menjaga kontinuitas proses belajar. Pendekatan fleksibel ini menjadi solusi 

realistis, meskipun tetap menghadirkan tantangan terkait konsistensi dan keterlibatan aktif mualaf. 

Secara keseluruhan, penelitian ini menunjukkan bahwa pembinaan mualaf di Masjid Cheng 

Ho Palembang dilaksanakan melalui pendekatan yang menyentuh aspek spiritual, sosial, dan 

psikologis secara terpadu. Pendekatan yang diterapkan tidak hanya bertujuan memberikan 

pemahaman keagamaan yang kokoh, tetapi juga menyediakan dukungan emosional serta 

lingkungan sosial yang mendukung perkembangan identitas keagamaan mereka. Temuan ini 

menegaskan bahwa masjid berfungsi bukan hanya sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai pusat 

pembinaan yang membantu mualaf membangun stabilitas emosional, rasa memiliki, dan identitas 

sebagai Muslim secara utuh. 



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 736-752 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719   

745  

Diskusi 

Pembahasan penelitian ini menggabungkan hasil temuan lapangan dengan teori serta 

penelitian terdahulu yang relevan, sekaligus memberikan gambaran lebih menyeluruh mengenai 

proses pembinaan mualaf melalui pendekatan spiritual, sosial, dan psikologis. Secara keseluruhan, 

upaya pembinaan yang dilakukan pengurus Masjid Cheng Ho mencerminkan pendampingan yang 

holistik, meskipun terdapat kendala terkait konsistensi pelaksanaan kegiatan. 

Dari perspektif spiritual, pembinaan yang menitikberatkan pada aqidah dan ibadah dasar 

menunjukkan bahwa pengurus memahami kebutuhan awal mualaf dalam mempelajari ajaran Islam 

secara bertahap. Materi seperti wudhu, shalat, dan penguatan tauhid menjadi inti dari pembinaan, 

sejalan dengan temuan Rahmawati dan Desiningrum (2018) yang menekankan pentingnya fondasi 

keagamaan yang kuat bagi mualaf dalam membangun identitas religius yang stabil setelah konversi. 

Pendekatan praktik dalam pembinaan juga sesuai dengan teori Bandura tentang self-efficacy, yang 

menyatakan bahwa keberhasilan dalam praktik ibadah dapat meningkatkan kepercayaan diri mualaf 

sehingga mereka tidak merasa canggung atau takut melakukan kesalahan. Pembinaan spiritual 

secara bertahap ini memudahkan mualaf untuk menginternalisasi ajaran Islam lebih mendalam. 

Dari sisi sosial, pembinaan mualaf di Masjid Cheng Ho menunjukkan bahwa dukungan 

komunitas memiliki peran penting dalam memperkuat identitas keagamaan mereka. Kegiatan 

seperti pengajian, donor darah, dan aktivitas PITI menyediakan ruang bagi mualaf untuk 

membangun hubungan sosial baru serta menumbuhkan rasa memiliki terhadap komunitas Muslim. 

Hal ini sejalan dengan penelitian Zainudin et al. (2019), yang menyatakan bahwa keterlibatan aktif 

dalam komunitas dapat meningkatkan komitmen keagamaan mualaf. Selain itu, penerapan dakwah 

kultural melalui arsitektur dan suasana Masjid Cheng Ho konsisten dengan temuan Musmuallim et 

al. (2021), yang menyebutkan bahwa pendekatan budaya lokal dapat meningkatkan kenyamanan 

dan penerimaan mualaf, terutama dari etnis Tionghoa. Dengan demikian, aspek sosial tidak hanya 

mencakup kegiatan komunitas, tetapi juga lingkungan budaya yang mendukung. 

Aspek psikologis juga menjadi fokus penting dalam pembinaan mualaf. Memeluk Islam 

sering menimbulkan perubahan signifikan pada identitas diri, sehingga mualaf memerlukan ruang 

aman untuk mengekspresikan kekhawatiran, keraguan, dan kecemasan. Pendampingan yang 

bersifat empatik dari pengurus masjid sesuai dengan konsep religious coping Pargament (2020), di 

mana dukungan agama membantu individu mengelola stres dan menemukan ketenangan batin. 

Pendekatan interpersonal yang penuh empati ini juga mencerminkan prinsip terapi humanistik Carl 

Rogers mengenai pentingnya penerimaan tanpa syarat, sejalan dengan temuan Wardhani dan Sari 



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 736-752 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719   

746  

(2021) yang menyatakan bahwa komunitas keagamaan berperan dalam meningkatkan kesejahteraan 

psikologis mualaf di Indonesia. 

Meski demikian, penelitian ini juga menyoroti tantangan terkait konsistensi pelaksanaan 

kegiatan. Jadwal yang tidak teratur menyebabkan perkembangan mualaf tidak berjalan secara linear, 

terutama bagi mereka yang sibuk bekerja atau tinggal di luar kota. Hal ini sesuai dengan temuan 

Wibowo et al. (2019), yang menyatakan bahwa banyak masjid menghadapi kendala serupa karena 

keterbatasan sumber daya manusia, waktu, dan tingkat kehadiran peserta. Hal ini menunjukkan 

bahwa meskipun materi pembinaan sudah komprehensif, manajemen program yang lebih terstruktur 

tetap diperlukan agar pembinaan berlangsung berkesinambungan. 

Secara keseluruhan, pembahasan ini menegaskan bahwa pembinaan mualaf di Masjid Cheng 

Ho Palembang mencakup aspek spiritual, sosial, dan psikologis secara bersamaan. Pengurus masjid 

telah berupaya memberikan pendampingan yang penuh perhatian, meskipun masih menghadapi 

tantangan terkait konsistensi waktu kegiatan. Oleh karena itu, pembinaan mualaf sebaiknya 

dirancang tidak hanya sebagai penyampaian materi agama, tetapi juga sebagai pendampingan 

jangka panjang yang melibatkan dukungan emosional dan sosial secara berkelanjutan. 

 

Kesimpulan 

Penelitian ini mengungkapkan bahwa pendampingan bagi mualaf di Masjid Cheng Ho 

Palembang dilakukan secara menyeluruh, mencakup tiga elemen utama, yaitu pengembangan 

spiritual, dukungan sosial-komunitas, dan penguatan mental. Para pengurus masjid tidak hanya 

memberikan arahan mengenai ibadah dasar seperti wudhu, shalat, dan pemahaman akidah, tetapi 

juga menciptakan suasana belajar yang ramah dan mendukung agar mualaf dapat menyesuaikan diri 

dengan identitas baru mereka dalam beragama. Dukungan dari masyarakat, termasuk partisipasi 

dalam aktivitas masjid dan PITI, sangat penting dalam menciptakan rasa kepemilikan dan 

membentuk jaringan persahabatan baru bagi mualaf, terutama bagi mereka yang menghadapi 

penolakan dari keluarga atau kehilangan komunitas sosial sebelumnya. Di samping itu, bimbingan 

psikologis menggunakan pendekatan yang humanis membantu mualaf untuk mengatasi kecemasan, 

permasalahan identitas, dan tekanan emosional yang muncul selama proses perubahan agama. 

Meskipun kegiatan pendampingan tidak lagi dilaksanakan secara rutin seperti dahulu, 

kesinambungan program tetap terjaga dengan pendekatan yang luwes dan sesuai dengan kondisi 

para mualaf. Oleh karena itu, Masjid Cheng Ho Palembang berfungsi sebagai pusat pengembangan 

yang tidak hanya memperkuat pemahaman agama, tetapi juga memberikan dukungan emosional 



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 736-752 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719   

747  

dan sosial yang penting bagi mualaf dalam membangun identitas sebagai seorang Muslim secara 

utuh. Temuan penelitian ini menegaskan betapa pentingnya model pembinaan masjid yang 

menyeluruh, berkelanjutan, dan peka terhadap kebutuhan psikologis serta sosial mualaf. 

Ucapan Terimakasih 

Penulis mengungkapkan rasa syukur kepada Allah SWT atas segala berkah, petunjuk, dan 

pertolongan-Nya sehingga penelitian ini dapat diselesaikan dengan baik. 

Penulis ingin mengucapkan terima kasih yang tulus kepada pengurus Masjid Cheng Ho 

Palembang yang telah memberi izin untuk melakukan penelitian, kesempatan untuk melakukan 

wawancara, serta dukungan penuh selama proses pengumpulan data. Pengetahuan dan pengalaman 

yang diberikan sangat berharga bagi kelancaran penelitian ini. 

Ucapan terima kasih juga penulis sampaikan kepada Fakultas atas arahan, bimbingan 

akademik, dan fasilitas yang menjadikan pelaksanaan penelitian ini berjalan dengan baik. 

Penulis juga ingin memberikan apresiasi yang tinggi kepada Kelompok 8 yang telah 

berkolaborasi dengan baik, saling mendukung, dan aktif berkontribusi dalam seluruh proses 

penyusunan penelitian ini. Semangat kebersamaan dan kerja sama tim menjadi kekuatan utama 

dalam menyelesaikan tugas ini. 

Semoga semua pihak yang telah membantu mendapatkan imbalan kebaikan dari Allah SWT. 

Penulis berharap penelitian ini dapat memberikan kontribusi positif untuk pengembangan ilmu 

pengetahuan serta pembinaan mualaf di masyarakat. 

 
Referensi 

Abdillah, A., & Sjafei, M. S. (2019). Konversi agama (Studi fenomenologi pada mualaf tionghoa di 

Kota Banda Aceh). Jurnal Ilmiah Mahasiswa Fakultas Ilmu Sosial & Ilmu Politik, 4(4). 

Abidin, Y.Z., 2022, „Maintaining faith from within: How Chinese Muslim organisations in 

Indonesia improve converts‟ understanding of Islam‟, HTS Teologiese Studies/Theological 

Studies 78(1), a7634. https://doi.org/10.4102/hts.v78i1.7634 

Abu-Raiya, H., Sasson, T., & Pargament, K. I. (2019). The psychology of religion and spirituality: 

Emerging perspectives. Psychology of Religion and Spirituality, 11(1), 1–12. 

https://doi.org/10.1037/rel0000209 

Ahmad, & Rahman. (2022). Conversion to Islam and psychological adjustment among new 

Muslims in Malaysia. International Journal of Islamic Thought, 16(1), 10–19. 

https://doi.org/10.24035/ijit.16.2019.002 

https://doi.org/10.4102/hts.v78i1.7634
https://doi.org/10.1037/rel0000209
https://doi.org/10.24035/ijit.16.2019.002


Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 736-752 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719   

748  

Awaru, A. O. T., Hidayat, A. R., Syukur, M., & Rahman, A. (2023). Menjelajahi dukungan sosial 

bagi mualaf baru di kota Makassar: Perspektif kontemporer. Al-Hikmah: Jurnal Dakwah 

dan Ilmu Komunikasi, 19(2), 145–160. https://doi.org/10.25299/al- 

hikmah:jaip.2023.vol20(1).12454 

Bandura, A. (1997). Self-efficacy: The exercise of control. New York: Freeman. 

Cavanagh, M., & Bandsma, E. (2020). Religious community involvement and emotional well- 

being. Psychology of Religion & Spirituality, 12(4), 350–360. 

https://doi.org/10.1037/rel0000273 

Currier, J. M., et al. (2018). Meaning making and well-being. Current Opinion in Psychology, 40, 

101–107. https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2020.09.006 

Fadhilatunnisa, I., Reza, I. F., & Zaharuddin. (2023). Religious conversion to converts at the 

Indonesian Chinese Islamic Association (PITI) Palembang, Indonesia. Tazkiya: Journal of 

Psychology, 10(1). https://doi.org/10.15408/tazkiya.v10i1.19628 

Grey, I., Arora, T., Thomas, J., Saneh, A., Tohme, P., & Abi-Habib, R. (2020). The role of social 

support in mitigating psychological distress. BMC Psychology, 8, 36. 

https://doi.org/10.1186/s40359-020-00401-9 

Gunawan, A. N. S., Laksitarini, N., Oktaviani, A., Aqmarina, F. A. N., & Haran, I. (2023). 

Akulturasi arsitektur bangunan Cina pada Masjid Agung Sang Cipta Rasa Cirebon. 

Besaung:    Jurnal    Seni    Desain    dan    Budaya,    8(2),    162-167. 

https://doi.org/10.36982/jsdb.v8i2.3289 

Harefa, J. A., & Zainun, Z. (2024). Resiliensi sosial mualaf di lingkungan masyarakat Olora. Jurnal 

Ilmu Sosial Indonesia (JISI), 5(1), 25–38. https://doi.org/10.15408/jisi.v5i1.39897 

Herwansyah, & Zain, Z. F. S. (2017). Tipologi identitas Muslim Tionghoa di Palembang Sumatera 

Selatan. Jurnal Ilmu Agama, 18(2), 1–19. https://doi.org/10.19109/jia.v18i2.2356 

https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/JIA/article/view/2356. 

Ismail, A., Farhan, M. A., & Lampe, M. R. (2024). Refleksi diri mualaf pasca konversi agama. 

Refleksi, 23(2). https://doi.org/10.15408/ref.v23i2.41087 

Juwairiani, Azizah Hanum OK., & Budianti, Y. (2024). Pembinaan aqidah bagi kaum muallaf 

(Studi kasus di Yayasan Muallaf Center Kota Subulussalam). Islamic Management: Jurnal 

Manajemen Pendidikan Islam, 7(1), 459–474. https://doi.org/10.30868/im.v7i01.7298 

Krause, N., & Hayward, R. D. (2019). Religious involvement, gratitude, and psychological well- 

being. Journal of Positive Psychology, 14(6), 737–746. 

https://doi.org/10.1080/17439760.2018.1497688 

https://doi.org/10.1037/rel0000273
https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2020.09.006
https://doi.org/10.15408/tazkiya.v10i1.19628
https://doi.org/10.1186/s40359-020-00401-9
https://doi.org/10.36982/jsdb.v8i2.3289
https://doi.org/10.15408/jisi.v5i1.39897
https://doi.org/10.19109/jia.v18i2.2356
https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/JIA/article/view/2356
https://doi.org/10.15408/ref.v23i2.41087
https://doi.org/10.30868/im.v7i01.7298
https://doi.org/10.1080/17439760.2018.1497688


Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 736-752 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719   

749  

Kudus, R., Rasdiana, & Yadi, A. (2024). Optimalisasi fungsi masjid sebagai pusat kegiatan sosial 

dan keagamaan. Tintamas: Jurnal Pengabdian Indonesia Emas, 1(3), 271–278. 

https://doi.org/10.53088/tintamas.v1i3.1295 

Lubis, R. W., & Irwansyah. (2024). Strategi Mualaf Center Indonesia Peduli dalam membentuk 

sosial keagamaan Muslim baru di Kota Medan. Almada: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 9(1), 

44–56. https://doi.org/10.31538/almada.v8i1.6231 

Mohamed, R., & Iskandar, N. (2020). Social support and psychological well-being among Muslim 

reverts. BMC Psychology, 8(55), 1–10. https://doi.org/10.1186/s40359-020-00401-9 

Nafisah, A., Rusli, R., & Mardiah, A. (2022). Akulturasi Islam dalam peradaban dan budaya. 

Taujih: Jurnal Pendidikan Islam, 3(2). https://doi.org/10.53649/taujih.v3i2.101 

Noorkamilah, N. (2021). Peran Mualaf Center Yogyakarta terhadap keberfungsian sosial mualaf. 

Welfare: Jurnal Ilmu Kesejahteraan Sosial, 10(1), 1–18. 

https://doi.org/10.14421/welfare.2021.101-02 

Nursyifa, A., & Herni, Z. (2025). Mosque-based Islamic education for converts through 

community-centered programs. Academia Open, 10(2), Article 11842. 

https://doi.org/10.21070/acopen.10.2025.11842 

Park, C. L. (2021). The theory of meaning making revisited: Psychological mechanisms and 

processes. Current Opinion in Psychology, 40, 101–107. 

https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2020.09.006 

Rigasari, A. R., Proborini, C. A., & Cahyono, A. (2024). Akulturasi budaya Islam dan Tionghoa 

dalam    pendirian    Masjid    Cheng    Ho.    Tambuleng,    4(2),    1-11. 

https://doi.org/10.37304/jt.v4i2.9573 

Santoso, B., & Aziz, E. (2021). Makna simbolik akulturasi budaya China dan Islam pada arsitektur 

Masjid Cheng Ho di Kota Palembang. Jurnal Dimensi Komunikasi, 2(2). 

https://www.ejurnal.stisipolcandradimuka.ac.id/index.php/JurnalDimensiKomunikasi/article 

/download/261/163/ 

Syafitri, A., Ariesta, A. D., Maryamah, M., & Berlianna, R. (2023). Akulturasi budaya pada 

arsitektur bangunan di Palembang. EDUSAINTEK: Jurnal Pendidikan, Sains dan 

Teknologi, 11(2), 694-707. https://doi.org/10.47668/edusaintek.v11i2.1060 

Wardhani, A., & Sari, R. P. (2021). Peran komunitas keagamaan dalam meningkatkan well-being 

mualaf di Indonesia. Jurnal Psikologi Islam, 8(1), 45–60. (PDF: 

https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jpi) 

https://doi.org/10.53088/tintamas.v1i3.1295
https://doi.org/10.31538/almada.v8i1.6231
https://doi.org/10.1186/s40359-020-00401-9
https://doi.org/10.53649/taujih.v3i2.101
https://doi.org/10.14421/welfare.2021.101-02
https://doi.org/10.21070/acopen.10.2025.11842
https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2020.09.006
https://doi.org/10.37304/jt.v4i2.9573
https://www.ejurnal.stisipolcandradimuka.ac.id/index.php/JurnalDimensiKomunikasi/article/download/261/163/
https://www.ejurnal.stisipolcandradimuka.ac.id/index.php/JurnalDimensiKomunikasi/article/download/261/163/
https://doi.org/10.47668/edusaintek.v11i2.1060
https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jpi


Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 736-752 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719   

750  

Wibowo, H. S., Abdillah, A., & Musyanto, H. (2019). Pengelolaan program muallaf pada Masjid 

Cheng Ho di Surabaya. Masjiduna: Jurnal Ilmiah STIDKI Ar-Rahmah, 2(1), 43–53. 

Ysseldyk, R., Matheson, K., & Anisman, H. (2019). Religion as identity: The role of group-based 

beliefs and practices in psychological outcomes. The Social and Personality Psychology 

Compass, 13(1), e12428. https://doi.org/10.1111/spc3.12428 

Zainudin, A., Ramli, N., & Omar, N. (2019). Conversion to Islam and psychological adjustment 

among new Muslims in Malaysia. International Journal of Islamic Thought, 16(1), 10–19. 

https://doi.org/10.24035/ijit.16.2019.002 

https://doi.org/10.1111/spc3.12428
https://doi.org/10.24035/ijit.16.2019.002


Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 736-752 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719   

751  

DOKUMENTASI 
 

 



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies 

Vol 4 2025: Page 736-752 

Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719   

752  

LAMPIRAN 

 
 

Lampiran Verbatim: 

https://docs.google.com/document/d/1kW4wMBuURbdUFcGbyyIwfpq_nGuY5M_x/edit?usp=driv 

esdk&ouid=118230218351402891740&rtpof=true&sd=true 

 

Lampiran Administrasi Surat Izin: 

https://drive.google.com/file/d/1YfEXJLkal6hRQJW6Z0L-iY_Cd6-4mNc_/view?usp=drivesdk 
 

 

Lampiran Administrasi Surat Balasan Tempat Penelitian: 

https://drive.google.com/file/d/15HRYF9pWxht36tHrtdV1EattiOYdzY2q/view?usp=drivesdk 

https://docs.google.com/document/d/1kW4wMBuURbdUFcGbyyIwfpq_nGuY5M_x/edit?usp=drivesdk&ouid=118230218351402891740&rtpof=true&sd=true
https://docs.google.com/document/d/1kW4wMBuURbdUFcGbyyIwfpq_nGuY5M_x/edit?usp=drivesdk&ouid=118230218351402891740&rtpof=true&sd=true
https://drive.google.com/file/d/1YfEXJLkal6hRQJW6Z0L-iY_Cd6-4mNc_/view?usp=drivesdk
https://drive.google.com/file/d/15HRYF9pWxht36tHrtdV1EattiOYdzY2q/view?usp=drivesdk

