Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 736-752

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

Peran Pengurus Masjid Cheng Ho Palembang dalam Pembinaan

Spiritual dan Dukungan Psikologis bagi Mualaf

Azalia Nur Husnal, Chelsea Aulia Fitri Siregar?, Dzania Zulkarnain®, Robiatul Al Adawiya*

Sabrina Rahma Sarita®
L UIN Raden Fatah Palembang
2 Universitas PGRI Palembang

azalianurhusna292@gmail.com, chelseaaulia012@gmail.com, dzaniazulkarnain47@gmail.com,

robiatulwiya2332@gmail.com, sabrinarahmasaritaa@gmail.com
0895620360352, 0895600425658, 083168083792, 089502405621, 083148909670

ABSTRACT

This study aims to explore the role of the Cheng Ho Mosque administrators in Palembang in providing psychological
support for converts to Islam (mualaf), as well as to understand the forms of spiritual, social, and emotional guidance
they receive during their religious adaptation process. Using a qualitative method with a descriptive design, data were
collected through in-depth interviews, observations, and documentation involving mosque administrators, mualaf
mentors, and converts who actively participate in the programs. The findings indicate that the guidance is carried out
comprehensively through four main aspects: basic spiritual instruction such as ablution, prayer, and Islamic creed;
social support through involvement in mosque activities and the PITI organization; psychological strengthening using
humanistic and empathetic approaches; and continuous mentoring adjusted to the conditions of each convert. Although
the intensity of activities is not as frequent as before, the assistance still continues and provides positive impacts on the
converts’ self~confidence, emotional stability, and religious identity. This study concludes that Cheng Ho Mosque plays
a significant role as a space for holistic guidance and psychological support, helping converts undergo their spiritual

transition more firmly and sustainably.

Keywords : Converts to Islam, Psychological Support, Cheng Ho Mosque, Spiritual Guidance, Muslim Community.

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui peran pengurus Masjid Cheng Ho Palembang dalam memberikan dukungan
psikologis bagi mualaf, serta memahami bentuk pembinaan spiritual, sosial, dan emosional yang mereka terima selama
proses adaptasi keagamaan. Menggunakan metode kualitatif dengan desain deskriptif, data dikumpulkan melalui
wawancara mendalam, observasi, dan dokumentasi terhadap pengurus masjid, pembina mualaf, serta para mualaf yang
aktif mengikuti kegiatan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pembinaan dilakukan secara komprehensif melalui
empat aspek utama, yaitu bimbingan spiritual dasar seperti wudhu, shalat, dan akidah; dukungan sosial melalui
keterlibatan dalam kegiatan masjid dan organisasi PITI; penguatan psikologis melalui pendekatan humanis dan empatik;

serta keberlanjutan pembinaan yang menyesuaikan kondisi mualaf. Meski intensitas kegiatan tidak serutin sebelumnya,

736


mailto:azalianurhusna292@gmail.com
mailto:chelseaaulia012@gmail.com
mailto:dzaniazulkarnain47@gmail.com
mailto:robiatulwiya2332@gmail.com
mailto:sabrinarahmasaritaa@gmail.com

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 736-752

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

pendampingan tetap berjalan dan memberikan dampak positif terhadap rasa percaya diri, stabilitas emosional, dan
identitas keagamaan mualaf. Penelitian ini menyimpulkan bahwa Masjid Cheng Ho berperan signifikan sebagai ruang
pembinaan dan dukungan psikologis yang holistik, sehingga membantu mualaf menjalani transisi spiritual secara lebih

mantap dan berkelanjutan.
Keywords : Mualaf, Dukungan Psikologis, Masjid Cheng Ho, Pembinaan Spiritual, Komunitas Muslim.

Pendahuluan

Manusia adalah makhluk yang memiliki kebebasan untuk memilih dan merasa bertanggung
jawab atas keyakinan hidup yang ditentukan oleh dirinya sendiri serta berlandaskan pada
pengalaman spiritual. Pada era saat ini, kebutuhan dan tantangan hidup manusia menjadi semakin
rumit. Terkait dengan hal ini, hal utama yang perlu dimiliki oleh setiap orang adalah ketenangan
batin. Ketenangan batin ini dapat diraih melalui suatu ajaran agama. Muallaf, yaitu individu yang
baru saja memeluk agama Islam, biasanya mengalami pergeseran signifikan dalam pandangan
hidup dan aspek spiritual mereka. Proses peralihan ini dapat menjadi langkah krusial dalam
memahami makna kepercayaan, namun juga membutuhkan pengetahuan yang mendalam tentang
ajaran-ajaran Islam. Mualaf memiliki kebutuhan khusus terkait pemahaman tentang konsep-konsep
dasar agidah, yang meliputi keyakinan inti dalam agama Islam (Kudus, 2024).

Masjid pada hakikatnya memiliki fungsi multidimensional, bukan hanya sebagai tempat
ibadah, tetapi juga sebagai pusat pelayanan sosial, pendidikan, dan dakwah bagi masyarakat. Dalam
perkembangan dakwah kontemporer, masjid berperan penting sebagai ruang pembinaan dan
pendampingan bagi kelompok rentan, termasuk para mualaf. Proses konversi agama atau
perpindahan keyakinan sering kali mengandung perubahan identitas yang mendalam, sehingga
mualaf membutuhkan dukungan spiritual, emosional, dan sosial untuk dapat menjalani kehidupan
keagamaannya secara stabil. Penelitian terbaru mengenai resiliensi sosial mualaf menunjukkan
bahwa ketahanan spiritual dan dukungan komunitas berperan besar dalam membantu mereka
bertahan dari tekanan sosial dan konflik keluarga setelah memeluk Islam. Penelitian psikologis juga
menunjukkan bahwa mualaf menghadapi berbagai tantangan, seperti tekanan keluarga,
kebingungan ajaran, dan kesulitan adaptasi sosial, sehingga peran lembaga dakwah menjadi sangat
penting. Di Indonesia, pembinaan mualaf dilakukan oleh berbagai organisasi Islam seperti Mualaf
Center Indonesia maupun komunitas etnis seperti Persatuan Islam Tionghoa Indonesia (PITI).
Penelitian Indriyani menemukan bahwa pembinaan mualaf yang efektif harus menggabungkan

bimbingan akidah, pembelajaran ibadah, pendampingan psikologis, dan penguatan identitas

737



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 736-752

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

keislaman. Selain itu, penelitian Rezani menegaskan bahwa banyak mualaf membutuhkan
pendekatan berkelanjutan karena kendala pasca-konversi sering kali muncul setelah antusiasme
awal mereda (Ismail et al., 2024; Rahmawati & Desiningrum, 2018; Ulya, 2020; Harefa & Zainun,
2024; Indriyani, 2022; Rezani, 2024).

Dalam konteks masyarakat Tionghoa-Muslim, proses konversi memiliki dinamika
tersendiri. Hasil penelitian Saloom dan Afif menunjukkan bahwa mualaf Tionghoa kerap
mengalami dilema identitas akibat tumpang tindih budaya, nilai keluarga, dan persepsi publik
mengenai etnis mereka. Oleh karena itu, pendekatan dakwah kultural menjadi penting, yaitu metode
dakwah yang memadukan nilai-nilai Islam dengan kearifan budaya, sehingga mualaf merasa
diterima dan tidak tercerabut dari akar sosialnya. Strategi pembinaan berbasis komunitas seperti
yang diterapkan Mualaf Center Indonesia Peduli terbukti efektif dalam membentuk identitas
keagamaan mualaf dan membantu mereka menjalani proses transisi secara stabil, Masjid Cheng Ho
Palembang merupakan salah satu masjid yang merepresentasikan dakwah kultural karena
mengintegrasikan unsur arsitektur Tionghoa dengan identitas Islam. Arsitektur masjid ini tidak
hanya menjadi simbol multikultural, tetapi juga berfungsi sebagai ruang dakwah yang menyasar
mualaf dari berbagai latar belakang etnis. Keberadaan simbol-simbol budaya yang inklusif ini
menjadi penting dalam konteks Kota Palembang, yang memiliki keragaman budaya tinggi serta
komunitas Tionghoa yang cukup signifikan. Hal ini juga selaras dengan temuan Zain bahwa
identitas Muslim Tionghoa di Palembang berkembang melalui interaksi antara tradisi budaya dan
pembinaan keagamaan yang berlangsung di masjid-masjid tertentu (Lubis & Irwansyah, 2024:
Saloom, 2023; Afif, 2021; Musmuallim et al., 2021; Wulandari, 2024; Pratiwi, 2024; Zain, 2017).

Selain sebagai ikon budaya, Masjid Cheng Ho Palembang juga aktif dalam pembinaan
mualaf melalui kegiatan pembelajaran dasar-dasar keislaman, tahsin Al-Qur*“an, pendampingan
ibadah, serta konseling spiritual yang dilakukan oleh pengurus dan relawan. Penelitian
Wahyuningsih yang mengkaji pola dakwah PITI Sumatera Selatan menunjukkan bahwa
keberhasilan pembinaan mualaf sangat dipengaruhi oleh kualitas komunikasi dakwah, kedekatan
emosional, dan kemampuan pengurus masjid memahami kebutuhan psikologis mualaf. Peran
pengurus Masjid Cheng Ho Palembang dalam memberikan dukungan psikologis kepada mualaf
tidak hanya berakar pada nilai-nilai dakwah Islam, tetapi juga dipengaruhi oleh dinamika sosial-
keagamaan masyarakat urban yang beragam. Di Palembang, proses menjadi mualaf kerap
berlangsung dalam konteks tekanan sosial, keberbedaan budaya, dan pencarian makna hidup yang

mendalam. Banyak mualaf menghadapi pergolakan identitas, kebingungan emosional, hingga

738



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 736-752

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

perasaan terasing setelah meninggalkan lingkungan lama. Pada fase ini, pengurus masjid tidak
hanya bertindak sebagai penyampai ajaran Islam, tetapi juga sebagai figur pendamping yang
menyediakan ruang aman bagi mualaf untuk merasa diterima dan tidak dihakimi. Pendekatan ini
sejalan dengan konsep religious coping yang menekankan peran agama dalam membantu individu
menemukan makna baru dalam situasi penuh tekanan (Wahyuningsih, 2020; Perkins &
Tarakeshwar, 2020; Abu-Raiya & Pargament, 2020).

Di dalam praktiknya, pengurus Masjid Cheng Ho menggunakan pendekatan humanis dan
empatik dalam mendampingi mualaf. Banyak mualaf yang datang membawa persoalan psikologis
seperti kecemasan identitas, konflik keluarga, rasa takut berbuat salah, maupun pergumulan moral.
Pengurus masjid memahami bahwa proses perpindahan agama bukan sekadar perubahan keyakinan,
tetapi juga perjalanan psikologis menuju identitas religi yang stabil. Karena itu, mereka
menyediakan ruang dialog terbuka hangat dan tidak menghakimi yang memungkinkan mualaf
mengungkapkan pengalaman hidup, kegelisahan, dan trauma yang mereka alami. Pendekatan
empatik ini senada dengan prinsip terapi berpusat pada klien yang menekankan penerimaan tanpa
syarat dan empati sebagai pondasi kesehatan psikologis. Hasil penelitian lain juga menunjukkan
bahwa pendampingan lembaga mualaf secara terstruktur mampu meningkatkan fungsi sosial,
kemandirian, dan kestabilan psikologis para mualaf. Studi kontemporer juga menunjukkan bahwa
komunikasi empatik dalam komunitas keagamaan dapat meningkatkan kesejahteraan mental
kelompok rentan seperti mualaf (Hashemi, 2019; Noorkamilah, 2021: Wardhani & Sari, 2021).

Pengurus Masjid Cheng Ho juga berperan dalam penguatan spiritualitas dan pembentukan
self-efficacy mualaf melalui pengajaran dasar Islam seperti salat, wudu, bacaan Al-Qur‘“an, akidah,
serta adab kehidupan Muslim. Kegiatan sederhana seperti membimbing salat ternyata memiliki
dampak psikologis sangat besar. Dalam psikologi, pengalaman menguasai suatu keterampilan
(mastery experience) dapat meningkatkan self-efficacy atau keyakinan diri seseorang untuk mampu
menjalankan tugas tertentu. Ketika mualaf merasa mampu menjalankan ibadah dengan baik,
muncul rasa percaya diri yang menurunkan kecemasan dan memperkuat kestabilan emosional.
Penelitian mutakhir menegaskan bahwa penguatan spiritualitas berkontribusi pada peningkatan
regulasi emosi dan resiliensi, terutama pada individu yang sedang menjalani transisi hidup atau
perubahan identitas (Naseem & Khalid, 2021; Abu-Raiya et al., 2019).

Di sisi lain, pengurus masjid juga berupaya membangun rasa kebersamaan atau sense of belonging

bagi mualaf melalui interaksi interpersonal yang hangat dan keterlibatan dalam berbagai kegiatan

739



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 736-752

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

sosial dan keagamaan. Penelitian kontemporer menunjukkan bahwa dukungan sosial bagi mualaf
baru secara signifikan membantu adaptasi mereka meningkatkan harga diri, mengurangi stres, dan
memperkuat identitas keagamaan dalam masyarakat pluralistik (Awaru et al., 2023).Banyak mualaf
mengalami keterasingan setelah memeluk Islam, terutama mereka yang berasal dari keluarga atau
lingkungan non-Muslim yang kuat secara budaya. Kehadiran komunitas Masjid Cheng Ho
membantu mereka menemukan lingkungan sosial baru yang suportif. Dukungan komunitas yang
diberikan masjid juga berperan sebagai faktor protektif yang membantu mualaf menghadapi
tekanan psikologis selama proses adaptasi keagamaan. Studi modern menunjukkan bahwa
dukungan sosial yang hangat dan konsisten mampu menurunkan tingkat stres, meningkatkan
ketahanan emosional, serta mempercepat proses pemulihan psikologis pada individu yang
mengalami perubahan identitas. Grey et al. (2020) menegaskan bahwa dukungan interpersonal dari
lingkungan sosial memiliki fungsi buffering terhadap stres, sehingga individu merasa lebih aman,
diterima, dan mampu mengatasi tantangan emosional yang muncul setelah konversi agama.
Penelitian lain juga menegaskan bahwa dukungan sosial dari komunitas Muslim berperan sebagai
prediktor utama kesejahteraan psikologis mualaf, terutama pada masa awal perpindahan agama
(Mohamed & Iskandar, 2020). Dalam konteks ini, komunitas Masjid Cheng Ho memainkan peran
penting sebagai ruang sosial yang menenangkan dan memperkuat kesejahteraan mental mualaf.
Penelitian mengenai mualaf di berbagai negara menunjukkan bahwa rasa memiliki terhadap
komunitas Muslim merupakan faktor penting yang menentukan stabilitas identitas keagamaan
mereka (Zainudin et al., 2019; Ahmad & Rahman, 2022). Dukungan masjid tidak hanya bersifat
emosional dan spiritual, tetapi juga informasional. Pengurus memberikan penjelasan mengenai
ajaran Islam, cara merespons konflik keluarga, nilai kesabaran, etika sosial, dan panduan menjalani
kehidupan sebagai Muslim. Informasi ini membantu mualaf menata ulang cara pandang mereka
terhadap pengalaman hidup melalui proses meaning making. Proses ini memungkinkan individu
memaknai ulang peristiwa sulit sebagai bagian dari perjalanan yang lebih bermakna. Meaning
making terbukti memperkuat adaptasi emosional dan meningkatkan kesejahteraan psikologis pada

individu yang menghadapi perubahan besar dalam hidupnya (Currier et al., 2018; Park, 2021).

Selain dukungan emosional dan informasional, pengurus Masjid Cheng Ho juga
memberikan dukungan praktis atau instrumental, seperti menyediakan kebutuhan dasar, membantu
mencari pekerjaan, memberikan bantuan finansial, hingga menyediakan tempat tinggal sementara

bila diperlukan. Dukungan instrumental ini sangat membantu mualaf yang mengalami penolakan

740



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 736-752

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

keluarga atau kehilangan dukungan sosial akibat perpindahan agama. Ketika kebutuhan dasar
terpenuhi, kecemasan emosional menurun dan mualaf dapat lebih fokus pada proses pendalaman
agama. Penelitian menunjukkan bahwa dukungan instrumental secara signifikan memperkuat rasa
aman dan stabilitas identitas mualaf (Rahman & Abdullah, 2020).

Upaya lain yang dilakukan oleh pengurus masjid adalah memfasilitasi integrasi sosial
mualaf melalui pelibatan mereka dalam berbagai kegiatan masjid seperti pengajian, kegiatan
kebersihan masjid, acara budaya Islam, dan kegiatan sosial lain seperti donor darah lintas agama.
Partisipasi dalam kegiatan sosial-keagamaan ini membantu mualaf membangun relasi baru serta
memperkuat identitas religius mereka melalui interaksi yang konsisten dan positif. Teori identitas
sosial menyatakan bahwa identitas seseorang berkembang melalui interaksi dengan kelompok yang
memberikan penguatan identitas secara berulang. Studi tentang mualaf juga menegaskan bahwa
keterlibatan sosial memperkuat komitmen keberagamaan mereka (Tajfel & Turner, 1986; Zainudin
etal., 2019; Ahmad & Rahman, 2022).

Lingkungan fisik Masjid Cheng Ho juga memainkan peran penting dalam proses ini.
Keunikan arsitektur masjid yang memadukan unsur Tionghoa dan Islam menciptakan atmosfer
multikultural yang ramah bagi mualaf, terutama mereka yang berasal dari etnis minoritas. Desain
masjid yang inklusif dan berbeda dari masjid pada umumnya memberikan rasa aman dan
mengurangi kecemasan psikologis mualaf saat memasuki ruang ibadah. Suasana ini mempercepat
proses adaptasi mereka terhadap identitas keagamaan baru. Studi psikologi keagamaan menegaskan
bahwa ruang ibadah yang inklusif dan mendukung secara emosional dapat meningkatkan
kesejahteraan mental individu yang sedang menjalani transisi identitas religius (Wardhani & Sari,
2021).

Keseluruhan proses pendampingan ini menunjukkan bahwa peran pengurus Masjid Cheng
Ho bersifat holistik dan komprehensif. Mereka tidak hanya memberikan bimbingan ibadah, tetapi
juga dukungan emosional, sosial, informasional, spiritual, dan instrumental. Pendekatan ini
membantu mualaf membangun identitas religius yang kokoh, meningkatkan kepercayaan diri, dan
menemukan ketenangan batin sebagai seorang Muslim. Melalui dukungan psikologis yang
konsisten dan berkesinambungan, mualaf mampu menjalani perjalanan spiritual mereka dengan
lebih mantap dan stabil secara emosional (Abu-Raiya & Pargament, 2020; Ahmad & Rahman,
2022).

741



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 736-752

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

Metode

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan desain deskriptif kualitatif.
Pendekatan ini dipilih karena mampu memahami pengalaman, dinamika sosial, serta proses
pembinaan yang dialami mualaf melalui data hasil wawancara, observasi, dan dokumentasi (Lubis
& Abdurrahman, 2024). Desain deskriptif kualitatif digunakan untuk menyajikan temuan secara apa
adanya berdasarkan kondisi aktual di lapangan tanpa manipulasi variabel, sebagaimana diterapkan
dalam penelitian pendidikan dan pembinaan mualaf berbasis masjid (Nursyifa & Herni, 2025).
Penelitian ini berfokus pada proses pembinaan mualaf, bentuk dukungan sosial, dinamika interaksi,
dan akulturasi budaya di Masjid Cheng Ho Palembang. Partisipan penelitian meliputi pengurus
masjid, pembina program pembinaan mualaf, para mualaf yang mengikuti kegiatan, serta
masyarakat sekitar yang mengetahui aktivitas pembinaan. Pemilihan partisipan dilakukan dengan
teknik purposive sampling, yaitu teknik pemilihan informan berdasarkan relevansi pengetahuan dan
keterlibatan langsung mereka terhadap fenomena yang diteliti (Lubis & Abdurrahman, 2024).
Teknik ini sejalan dengan praktik pada penelitian sebelumnya yang memilih ketua yayasan,
pengurus, ustadz pembina, dan para mualaf sebagai informan utama, sehingga memastikan bahwa
data diperoleh dari individu yang benar-benar memahami proses pembinaan (Nursyifa & Herni,
2025). Pengumpulan data dalam jurnal rujukan maupun penelitian ini sama-sama dilakukan melalui
observasi, wawancara, dan studi dokumentasi, yang merupakan teknik baku dalam penelitian
tentang pembinaan mualaf. Selain itu, meskipun jurnal tersebut tidak secara eksplisit menyebutkan
model Miles dan Huberman, analisis datanya mencakup proses mendeskripsikan fenomena,
mengelompokkan data berdasarkan tema seperti kondisi mualaf, program pembinaan, dan kendala,
serta menafsirkan temuan secara mendalam. Hal ini menunjukkan kesesuaian dengan analisis model
Miles dan Huberman yang digunakan dalam penelitian ini. Kesesuaian objek penelitian pada jurnal
rujukan yang menyoroti pembinaan agidah, program pembinaan, kondisi sosial dan psikologis
mualaf, serta tantangan dalam proses pembinaan semakin memperkuat relevansi dan landasan
metodologis penelitian ini, karena penelitian ini juga mengkaji pembinaan mualaf, interaksi sosial,

dan akulturasi budaya dalam konteks masjid.

Hasil
Hasil penelitian yang dikumpulkan melalui wawancara mendalam dan observasi langsung di
Masjid Cheng Ho Palembang menunjukkan adanya empat tema besar yang menggambarkan proses

pembinaan mualaf, yaitu pembinaan spiritual, dukungan sosial-komunal, penguatan aspek

742



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 736-752

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

psikologis, serta keberlanjutan kegiatan pembelajaran. Keempat tema ini muncul dari analisis
terhadap data empiris yang bersumber terutama dari pengalaman M.E, informan utama yang telah
terlibat dalam aktivitas pembinaan mualaf selama lebih dari sepuluh tahun. Keterangan yang
diberikan M.E menjadi dasar paling kuat dalam memahami bagaimana proses pembinaan
dijalankan, bagaimana para mualaf menyesuaikan diri, serta berbagai kendala yang mereka hadapi
baik dari dalam diri maupun dari lingkungan sekitar.

Tema pertama memperlihatkan bahwa bimbingan spiritual merupakan aspek inti dalam
proses membantu mualaf memahami serta menanamkan nilai-nilai Islam. Berdasarkan penuturan
M.E, pembinaan selalu dimulai dari materi yang paling mendasar agar mualaf dapat mempraktikkan
ibadah pokok sebelum memasuki pembelajaran yang lebih dalam. Ia mengatakan, “Yang kami
ajarkan pertama itu selalu wudhu dan shalat. Banyak dari mereka yang datang benar-benar belum
tahu apa-apa, jadi kami mulai dari yang paling dasar dulu supaya mereka merasa mampu dan tidak
takut salah.” Pernyataan ini menunjukkan bahwa pengurus masjid memahami pentingnya
memberikan pengalaman awal yang positif agar mualaf dapat membangun rasa percaya diri dalam
menjalani identitas keagamaannya. Pendekatan tersebut terbukti efektif karena mualaf secara
bertahap menunjukkan peningkatan dalam keterampilan ibadah serta pemahaman dasar akidah.
Meskipun beberapa kegiatan pembinaan tidak lagi dilaksanakan sesering sebelumnya, M.E
menjelaskan bahwa pendampingan tetap berjalan melalui kegiatan pengajian, workshop, serta
aktivitas bersama PITI, yang kesemuanya berfungsi mempertahankan kesinambungan proses
pembelajaran mualaf.

Tema kedua menunjukkan bahwa dukungan sosial memiliki peran penting dalam proses
penerimaan mualaf di lingkungan komunitas Muslim. Dari penjelasan M.E, tampak bahwa
keterlibatan dalam kegiatan masjid seperti donor darah, kegiatan sosial, workshop keagamaan,
hingga aktivitas rutin bersama PITI menjadi sarana bagi mualaf untuk bersosialisasi dan merasakan
kedekatan dengan jamaah. la mengatakan, “Kalau sudah ikut kegiatan-kegiatan seperti donor darah
atau acara PITI, mereka itu jadi lebih dekat satu sama lain. Mereka merasa punya teman, merasa
punya keluarga baru di sini.” Kutipan ini memperlihatkan bahwa bagi banyak mualaf, kehadiran
komunitas yang menerima dan mendukung menjadi sangat berarti, terutama ketika mereka datang
dari latar belakang keluarga atau lingkungan yang non-Muslim. Selain menciptakan rasa nyaman,
kegiatan sosial tersebut menjadi ruang belajar informal bagi mualaf untuk memahami dinamika
kehidupan umat Muslim. Observasi lapangan turut memperkuat temuan ini, karena terlihat interaksi

hangat antara mualaf dan jamaah selama kegiatan ibadah dan program sosial yang diadakan masjid.

743



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 736-752

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

Tema ketiga berhubungan dengan kebutuhan mualaf akan penguatan psikologis yang
konsisten, terutama bagi mereka yang mengalami tekanan keluarga, kebingungan identitas, maupun
kecemasan dalam menjalankan ibadah. M.E mengungkapkan bahwa tidak sedikit mualaf yang
datang dalam kondisi emosional yang rentan. la mengatakan, “Kadang mereka datang itu cerita
kalau mereka takut salah, takut tidak diterima, jadi kami banyak memberi penguatan supaya mereka
tenang. Kami tekankan bahwa belajar itu pelan-pelan.” Hal ini menunjukkan bahwa proses
pembinaan tidak hanya berfokus pada pemahaman keagamaan, tetapi juga menyediakan ruang
emosional bagi mualaf untuk mengekspresikan rasa takut dan kegelisahan mereka tanpa merasa
dihakimi. Observasi peneliti di lapangan menggambarkan adanya suasana pembelajaran yang
ramah, hangat, serta penuh empati, memperlihatkan bahwa pengurus secara konsisten berusaha
menciptakan lingkungan yang aman bagi mualaf, khususnya bagi mereka yang berasal dari etnis
Tionghoa dan masih menghadapi resistensi dari keluarga.

Tema keempat berkaitan dengan dinamika keberlangsungan kegiatan pembinaan yang tidak
lagi dilakukan secara rutin seperti pada masa sebelumnya, namun tetap bersifat adaptif sesuai
kondisi mualaf. M.E menjelaskan bahwa kegiatan yang dahulu selalu dilaksanakan setiap malam
Jumat kini menjadi lebih fleksibel, menyesuaikan kesediaan peserta. la mengatakan, “Sekarang
kegiatannya menyesuaikan. Kadang kalau mereka sibuk atau tidak bisa datang, ya mereka belajar
mandiri dulu.” Temuan ini menunjukkan bahwa pengurus masjid mempertimbangkan realitas
kehidupan mualaf seperti pekerjaan di luar kota, keterbatasan waktu, atau situasi keluarga dalam
merancang jadwal pembinaan. Meskipun tidak terjadwal secara ketat, kegiatan seperti tahsin,
ceramah, ibadah berjamaah, serta sesi motivasi bersama PITI tetap menjadi bagian dari struktur
pembinaan yang menjaga kontinuitas proses belajar. Pendekatan fleksibel ini menjadi solusi
realistis, meskipun tetap menghadirkan tantangan terkait konsistensi dan keterlibatan aktif mualaf.

Secara keseluruhan, penelitian ini menunjukkan bahwa pembinaan mualaf di Masjid Cheng
Ho Palembang dilaksanakan melalui pendekatan yang menyentuh aspek spiritual, sosial, dan
psikologis secara terpadu. Pendekatan yang diterapkan tidak hanya bertujuan memberikan
pemahaman keagamaan yang kokoh, tetapi juga menyediakan dukungan emosional serta
lingkungan sosial yang mendukung perkembangan identitas keagamaan mereka. Temuan ini
menegaskan bahwa masjid berfungsi bukan hanya sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai pusat
pembinaan yang membantu mualaf membangun stabilitas emosional, rasa memiliki, dan identitas

sebagai Muslim secara utuh.

744



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 736-752

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

Diskusi

Pembahasan penelitian ini menggabungkan hasil temuan lapangan dengan teori serta
penelitian terdahulu yang relevan, sekaligus memberikan gambaran lebih menyeluruh mengenai
proses pembinaan mualaf melalui pendekatan spiritual, sosial, dan psikologis. Secara keseluruhan,
upaya pembinaan yang dilakukan pengurus Masjid Cheng Ho mencerminkan pendampingan yang
holistik, meskipun terdapat kendala terkait konsistensi pelaksanaan kegiatan.

Dari perspektif spiritual, pembinaan yang menitikberatkan pada agidah dan ibadah dasar
menunjukkan bahwa pengurus memahami kebutuhan awal mualaf dalam mempelajari ajaran Islam
secara bertahap. Materi seperti wudhu, shalat, dan penguatan tauhid menjadi inti dari pembinaan,
sejalan dengan temuan Rahmawati dan Desiningrum (2018) yang menekankan pentingnya fondasi
keagamaan yang kuat bagi mualaf dalam membangun identitas religius yang stabil setelah konversi.
Pendekatan praktik dalam pembinaan juga sesuai dengan teori Bandura tentang self-efficacy, yang
menyatakan bahwa keberhasilan dalam praktik ibadah dapat meningkatkan kepercayaan diri mualaf
sehingga mereka tidak merasa canggung atau takut melakukan kesalahan. Pembinaan spiritual
secara bertahap ini memudahkan mualaf untuk menginternalisasi ajaran Islam lebih mendalam.

Dari sisi sosial, pembinaan mualaf di Masjid Cheng Ho menunjukkan bahwa dukungan
komunitas memiliki peran penting dalam memperkuat identitas keagamaan mereka. Kegiatan
seperti pengajian, donor darah, dan aktivitas PITI menyediakan ruang bagi mualaf untuk
membangun hubungan sosial baru serta menumbuhkan rasa memiliki terhadap komunitas Muslim.
Hal ini sejalan dengan penelitian Zainudin et al. (2019), yang menyatakan bahwa keterlibatan aktif
dalam komunitas dapat meningkatkan komitmen keagamaan mualaf. Selain itu, penerapan dakwah
kultural melalui arsitektur dan suasana Masjid Cheng Ho konsisten dengan temuan Musmuallim et
al. (2021), yang menyebutkan bahwa pendekatan budaya lokal dapat meningkatkan kenyamanan
dan penerimaan mualaf, terutama dari etnis Tionghoa. Dengan demikian, aspek sosial tidak hanya
mencakup kegiatan komunitas, tetapi juga lingkungan budaya yang mendukung.

Aspek psikologis juga menjadi fokus penting dalam pembinaan mualaf. Memeluk Islam
sering menimbulkan perubahan signifikan pada identitas diri, sehingga mualaf memerlukan ruang
aman untuk mengekspresikan kekhawatiran, keraguan, dan kecemasan. Pendampingan yang
bersifat empatik dari pengurus masjid sesuai dengan konsep religious coping Pargament (2020), di
mana dukungan agama membantu individu mengelola stres dan menemukan ketenangan batin.
Pendekatan interpersonal yang penuh empati ini juga mencerminkan prinsip terapi humanistik Carl

Rogers mengenai pentingnya penerimaan tanpa syarat, sejalan dengan temuan Wardhani dan Sari

745



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 736-752

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

(2021) yang menyatakan bahwa komunitas keagamaan berperan dalam meningkatkan kesejahteraan
psikologis mualaf di Indonesia.

Meski demikian, penelitian ini juga menyoroti tantangan terkait konsistensi pelaksanaan
kegiatan. Jadwal yang tidak teratur menyebabkan perkembangan mualaf tidak berjalan secara linear,
terutama bagi mereka yang sibuk bekerja atau tinggal di luar kota. Hal ini sesuai dengan temuan
Wibowo et al. (2019), yang menyatakan bahwa banyak masjid menghadapi kendala serupa karena
keterbatasan sumber daya manusia, waktu, dan tingkat kehadiran peserta. Hal ini menunjukkan
bahwa meskipun materi pembinaan sudah komprehensif, manajemen program yang lebih terstruktur
tetap diperlukan agar pembinaan berlangsung berkesinambungan.

Secara keseluruhan, pembahasan ini menegaskan bahwa pembinaan mualaf di Masjid Cheng
Ho Palembang mencakup aspek spiritual, sosial, dan psikologis secara bersamaan. Pengurus masjid
telah berupaya memberikan pendampingan yang penuh perhatian, meskipun masih menghadapi
tantangan terkait konsistensi waktu kegiatan. Oleh karena itu, pembinaan mualaf sebaiknya
dirancang tidak hanya sebagai penyampaian materi agama, tetapi juga sebagai pendampingan

jangka panjang yang melibatkan dukungan emosional dan sosial secara berkelanjutan.

Kesimpulan

Penelitian ini mengungkapkan bahwa pendampingan bagi mualaf di Masjid Cheng Ho
Palembang dilakukan secara menyeluruh, mencakup tiga elemen utama, yaitu pengembangan
spiritual, dukungan sosial-komunitas, dan penguatan mental. Para pengurus masjid tidak hanya
memberikan arahan mengenai ibadah dasar seperti wudhu, shalat, dan pemahaman akidah, tetapi
juga menciptakan suasana belajar yang ramah dan mendukung agar mualaf dapat menyesuaikan diri
dengan identitas baru mereka dalam beragama. Dukungan dari masyarakat, termasuk partisipasi
dalam aktivitas masjid dan PITI, sangat penting dalam menciptakan rasa kepemilikan dan
membentuk jaringan persahabatan baru bagi mualaf, terutama bagi mereka yang menghadapi
penolakan dari keluarga atau kehilangan komunitas sosial sebelumnya. Di samping itu, bimbingan
psikologis menggunakan pendekatan yang humanis membantu mualaf untuk mengatasi kecemasan,
permasalahan identitas, dan tekanan emosional yang muncul selama proses perubahan agama.

Meskipun kegiatan pendampingan tidak lagi dilaksanakan secara rutin seperti dahulu,
kesinambungan program tetap terjaga dengan pendekatan yang luwes dan sesuai dengan kondisi
para mualaf. Oleh karena itu, Masjid Cheng Ho Palembang berfungsi sebagai pusat pengembangan

yang tidak hanya memperkuat pemahaman agama, tetapi juga memberikan dukungan emosional

746



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 736-752

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

dan sosial yang penting bagi mualaf dalam membangun identitas sebagai seorang Muslim secara
utuh. Temuan penelitian ini menegaskan betapa pentingnya model pembinaan masjid yang
menyeluruh, berkelanjutan, dan peka terhadap kebutuhan psikologis serta sosial mualaf.

Ucapan Terimakasih

Penulis mengungkapkan rasa syukur kepada Allah SWT atas segala berkah, petunjuk, dan
pertolongan-Nya sehingga penelitian ini dapat diselesaikan dengan baik.

Penulis ingin mengucapkan terima kasih yang tulus kepada pengurus Masjid Cheng Ho
Palembang yang telah memberi izin untuk melakukan penelitian, kesempatan untuk melakukan
wawancara, serta dukungan penuh selama proses pengumpulan data. Pengetahuan dan pengalaman
yang diberikan sangat berharga bagi kelancaran penelitian ini.

Ucapan terima kasih juga penulis sampaikan kepada Fakultas atas arahan, bimbingan
akademik, dan fasilitas yang menjadikan pelaksanaan penelitian ini berjalan dengan baik.

Penulis juga ingin memberikan apresiasi yang tinggi kepada Kelompok 8 yang telah
berkolaborasi dengan baik, saling mendukung, dan aktif berkontribusi dalam seluruh proses
penyusunan penelitian ini. Semangat kebersamaan dan kerja sama tim menjadi kekuatan utama
dalam menyelesaikan tugas ini.

Semoga semua pihak yang telah membantu mendapatkan imbalan kebaikan dari Allah SWT.
Penulis berharap penelitian ini dapat memberikan kontribusi positif untuk pengembangan ilmu

pengetahuan serta pembinaan mualaf di masyarakat.

Referensi
Abdillah, A., & Sjafei, M. S. (2019). Konversi agama (Studi fenomenologi pada mualaf tionghoa di
Kota Banda Aceh). Jurnal llmiah Mahasiswa Fakultas IImu Sosial & limu Politik, 4(4).
Abidin, Y.Z., 2022, ,Maintaining faith from within: How Chinese Muslim organisations in
Indonesia improve converts™ understanding of Islam™, HTS Teologiese Studies/Theological
Studies 78(1), a7634. https://doi.org/10.4102/hts.v78i1.7634
Abu-Raiya, H., Sasson, T., & Pargament, K. I. (2019). The psychology of religion and spirituality:

Emerging perspectives. Psychology of Religion and Spirituality, 11(1), 1-12.
https://doi.org/10.1037/rel0000209
Ahmad, & Rahman. (2022). Conversion to Islam and psychological adjustment among new

Muslims in  Malaysia. International Journal of Islamic Thought, 16(1), 10-19.
https://doi.org/10.24035/ijit.16.2019.002

747


https://doi.org/10.4102/hts.v78i1.7634
https://doi.org/10.1037/rel0000209
https://doi.org/10.24035/ijit.16.2019.002

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 736-752

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

Awaru, A. O. T., Hidayat, A. R., Syukur, M., & Rahman, A. (2023). Menjelajahi dukungan sosial
bagi mualaf baru di kota Makassar: Perspektif kontemporer. Al-Hikmah: Jurnal Dakwah
dan lImu Komunikasi, 19(2), 145-160. https://doi.org/10.25299/al-
hikmah:jaip.2023.vol20(1).12454

Bandura, A. (1997). Self-efficacy: The exercise of control. New York: Freeman.

Cavanagh, M., & Bandsma, E. (2020). Religious community involvement and emotional well-
being. Psychology of Religion & Spirituality, 12(4), 350-360.
https://doi.org/10.1037/rel0000273

Currier, J. M., et al. (2018). Meaning making and well-being. Current Opinion in Psychology, 40,
101-107. https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2020.09.006

Fadhilatunnisa, 1., Reza, I. F., & Zaharuddin. (2023). Religious conversion to converts at the

Indonesian Chinese Islamic Association (PITI) Palembang, Indonesia. Tazkiya: Journal of
Psychology, 10(1). https://doi.org/10.15408/tazkiya.v10i1.19628

Grey, I., Arora, T., Thomas, J., Saneh, A., Tohme, P., & Abi-Habib, R. (2020). The role of social
support in  mitigating  psychological  distress. BMC  Psychology, 8, 36.
https://doi.org/10.1186/s40359-020-00401-9

Gunawan, A. N. S., Laksitarini, N., Oktaviani, A., Agmarina, F. A. N., & Haran, I. (2023).
Akulturasi arsitektur bangunan Cina pada Masjid Agung Sang Cipta Rasa Cirebon.
Besaung: Jurnal Seni Desain dan Budaya, 8(2), 162-167.
https://doi.org/10.36982/jsdb.v8i2.3289

Harefa, J. A., & Zainun, Z. (2024). Resiliensi sosial mualaf di lingkungan masyarakat Olora. Jurnal
IImu Sosial Indonesia (JISI), 5(1), 25-38. https://doi.org/10.15408/jisi.v5i1.39897

Herwansyah, & Zain, Z. F. S. (2017). Tipologi identitas Muslim Tionghoa di Palembang Sumatera
Selatan. Jurnal Ilmu Agama, 18(2), 1-19. https://doi.org/10.19109/jia.v18i2.2356
https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/JIA/article/view/2356.

Ismail, A., Farhan, M. A., & Lampe, M. R. (2024). Refleksi diri mualaf pasca konversi agama.
Refleksi, 23(2). https://doi.org/10.15408/ref.v23i2.41087
Juwairiani, Azizah Hanum OK., & Budianti, Y. (2024). Pembinaan agidah bagi kaum muallaf

(Studi kasus di Yayasan Muallaf Center Kota Subulussalam). Islamic Management: Jurnal
Manajemen Pendidikan Islam, 7(1), 459-474. https://doi.org/10.30868/im.v7i01.7298

Krause, N., & Hayward, R. D. (2019). Religious involvement, gratitude, and psychological well-
being. Journal of Positive Psychology, 14(6), 737-746.
https://doi.org/10.1080/17439760.2018.1497688

748


https://doi.org/10.1037/rel0000273
https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2020.09.006
https://doi.org/10.15408/tazkiya.v10i1.19628
https://doi.org/10.1186/s40359-020-00401-9
https://doi.org/10.36982/jsdb.v8i2.3289
https://doi.org/10.15408/jisi.v5i1.39897
https://doi.org/10.19109/jia.v18i2.2356
https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/JIA/article/view/2356
https://doi.org/10.15408/ref.v23i2.41087
https://doi.org/10.30868/im.v7i01.7298
https://doi.org/10.1080/17439760.2018.1497688

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 736-752

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

Kudus, R., Rasdiana, & Yadi, A. (2024). Optimalisasi fungsi masjid sebagai pusat kegiatan sosial
dan keagamaan. Tintamas: Jurnal Pengabdian Indonesia Emas, 1(3), 271-278.
https://doi.org/10.53088/tintamas.v1i3.1295

Lubis, R. W., & Irwansyah. (2024). Strategi Mualaf Center Indonesia Peduli dalam membentuk

sosial keagamaan Muslim baru di Kota Medan. Almada: Jurnal IImu-llmu Keislaman, 9(1),
44-56. https://doi.org/10.31538/almada.v8i1.6231
Mohamed, R., & Iskandar, N. (2020). Social support and psychological well-being among Muslim
reverts. BMC Psychology, 8(55), 1-10. https://doi.org/10.1186/s40359-020-00401-9
Nafisah, A., Rusli, R., & Mardiah, A. (2022). Akulturasi Islam dalam peradaban dan budaya.
Taujih:  Jurnal  Pendidikan Islam, 3(2). https://doi.org/10.53649/taujih.v3i2.101

Noorkamilah, N. (2021). Peran Mualaf Center Yogyakarta terhadap keberfungsian sosial mualaf.

Welfare: Jurnal lImu Kesejahteraan Sosial, 10(2), 1-18.
https://doi.org/10.14421/welfare.2021.101-02

Nursyifa, A., & Herni, Z. (2025). Mosque-based Islamic education for converts through

community-centered ~ programs.  Academia  Open,  10(2), Article 11842,
https://doi.org/10.21070/acopen.10.2025.11842

Park, C. L. (2021). The theory of meaning making revisited: Psychological mechanisms and

processes. Current Opinion in Psychology, 40, 101-107.
https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2020.09.006

Rigasari, A. R., Proborini, C. A., & Cahyono, A. (2024). Akulturasi budaya Islam dan Tionghoa
dalam pendirian Masjid Cheng Ho. Tambuleng, 4(2), 1-11.
https://doi.org/10.37304/jt.v4i2.9573

Santoso, B., & Aziz, E. (2021). Makna simbolik akulturasi budaya China dan Islam pada arsitektur

Masjid Cheng Ho di Kota Palembang. Jurnal Dimensi Komunikasi, 2(2).
https://www.ejurnal.stisipolcandradimuka.ac.id/index.php/JurnalDimensiKomunikasi/article
[download/261/163/

Syafitri, A., Ariesta, A. D., Maryamah, M., & Berlianna, R. (2023). Akulturasi budaya pada
arsitektur bangunan di Palembang. EDUSAINTEK: Jurnal Pendidikan, Sains dan
Teknologi, 11(2), 694-707. https://doi.org/10.47668/edusaintek.v11i2.1060

Wardhani, A., & Sari, R. P. (2021). Peran komunitas keagamaan dalam meningkatkan well-being
mualaf  di Indonesia.  Jurnal Psikologi Islam,  8(1), 45-60. (PDF:

https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jpi)

749


https://doi.org/10.53088/tintamas.v1i3.1295
https://doi.org/10.31538/almada.v8i1.6231
https://doi.org/10.1186/s40359-020-00401-9
https://doi.org/10.53649/taujih.v3i2.101
https://doi.org/10.14421/welfare.2021.101-02
https://doi.org/10.21070/acopen.10.2025.11842
https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2020.09.006
https://doi.org/10.37304/jt.v4i2.9573
https://www.ejurnal.stisipolcandradimuka.ac.id/index.php/JurnalDimensiKomunikasi/article/download/261/163/
https://www.ejurnal.stisipolcandradimuka.ac.id/index.php/JurnalDimensiKomunikasi/article/download/261/163/
https://doi.org/10.47668/edusaintek.v11i2.1060
https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jpi

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 736-752
Publisher: CV. Doki Course and Training
E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719
Wibowo, H. S., Abdillah, A., & Musyanto, H. (2019). Pengelolaan program muallaf pada Masjid
Cheng Ho di Surabaya. Masjiduna: Jurnal llmiah STIDKI Ar-Rahmah, 2(1), 43-53.
Ysseldyk, R., Matheson, K., & Anisman, H. (2019). Religion as identity: The role of group-based
beliefs and practices in psychological outcomes. The Social and Personality Psychology
Compass, 13(1), e12428. https://doi.org/10.1111/spc3.12428

Zainudin, A., Ramli, N., & Omar, N. (2019). Conversion to Islam and psychological adjustment

among new Muslims in Malaysia. International Journal of Islamic Thought, 16(1), 10-19.
https://doi.org/10.24035/ijit.16.2019.002

750


https://doi.org/10.1111/spc3.12428
https://doi.org/10.24035/ijit.16.2019.002

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 736-752

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

DOKUMENTASI

751



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 736-752

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

LAMPIRAN

Lampiran Verbatim:
https://docs.google.com/document/d/1kW4AwMBuUURbdUFcGbyylwfpg nGuY5M  x/edit?usp=driv
esdk&ouid=118230218351402891740&rtpof=true&sd=true

Lampiran Administrasi Surat lzin:
https://drive.google.com/file/d/1YTEXJILkal6hRQJWG6ZOL-iY_Cd6-4mNc_/view?usp=drivesdk

Lampiran Administrasi Surat Balasan Tempat Penelitian:
https://drive.google.com/file/d/15HRY F9pWxht36tHrtd\V1EattiOYdzY 2a/view?usp=drivesdk

752


https://docs.google.com/document/d/1kW4wMBuURbdUFcGbyyIwfpq_nGuY5M_x/edit?usp=drivesdk&ouid=118230218351402891740&rtpof=true&sd=true
https://docs.google.com/document/d/1kW4wMBuURbdUFcGbyyIwfpq_nGuY5M_x/edit?usp=drivesdk&ouid=118230218351402891740&rtpof=true&sd=true
https://drive.google.com/file/d/1YfEXJLkal6hRQJW6Z0L-iY_Cd6-4mNc_/view?usp=drivesdk
https://drive.google.com/file/d/15HRYF9pWxht36tHrtdV1EattiOYdzY2q/view?usp=drivesdk

