Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 836-849

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

Dinamika Toleransi dan Prasangka dalam Interaksi Lintas Agama di
Masjid Cheng Ho Palembang

Ida Nia Pitriyanit, Jeni Anggaraini?, Veviyani3, Jesita Amalia*, Nurul Fitris.

-+ Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang

5 Universitas Terbuka Palembang

Corresponding Email : idaniabyun@gmail.com jenianggaraini9@gmail.com vevizulikha@gmail.com
jesiamalia9@gmail.com nurulfitry3010@gmail.com

Number Whatsapp: 083191419276

Abstract

This study aims to analyze the dynamics of prejudice and tolerance in interactions between Muslim and non-Muslim
visitors to the Cheng Ho Mosque in Palembang, which serves as both a place of worship and a destination for religious
tourism and cultural education. Tolerance between religious groups is understood as mutual respect and acceptance of
differences in beliefs, while prejudice is a negative attitude that arises from stereotypes and misunderstandings of other
groups. This study used a descriptive qualitative approach, collecting data through in-depth interviews and direct field
observations, with mosque administrators acting as key informants. The results indicate that the practice of tolerance at
the Cheng Ho Mosque manifests itself in positive social interactions, demonstrated through prosocial behavior and
friendly communication patterns between mosque administrators and visitors, regardless of religious background. This
finding aligns with Allport's theory of intergroup contact, which states that positive interactions between different
groups can reduce prejudice and increase mutual respect. However, this study also found limits to tolerance within the
realm of personal theological beliefs, as evident in the mosque administrators' hopes that non-Muslim visitors will
convert to Islam. These findings indicate the coexistence of ethnorelativism in behavior and ethnocentrism in beliefs, as
explained within the Developmental Model of Intercultural Sensitivity (DMIS) framework. Overall, the Cheng Ho
Mosque functions as a place of worship and a social space to strengthen multicultural harmony in Palembang. However,
challenges within theological boundaries remain an issue that needs to be considered to strengthen interfaith tolerance
in the future.

Keywords : tolerance, prejudice, interfaith interaction, Cheng Ho Mosque, intergroup contact.

Abstrak
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dinamika prasangka dan toleransi dalam interaksi antara pengunjung
Muslim dan non-Muslim di Masjid Cheng Ho Palembang, yang berfungsi sebagai rumah ibadah sekaligus destinasi
wisata religi dan edukasi budaya. Toleransi antar kelompok agama dipahami sebagai sikap saling menghargai dan
menerima perbedaan keyakinan, sedangkan prasangka merupakan sikap negatif yang muncul akibat stereotip dan
ketidakpahaman terhadap kelompok lain. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, dengan
pengumpulan data melalui wawancara mendalam dan observasi langsung di lapangan, di mana pengurus masjid
bertindak sebagai informan utama. Hasil penelitian menunjukkan bahwa praktik toleransi di Masjid Cheng Ho terwujud
dalam bentuk interaksi sosial yang positif, yang ditunjukkan melalui perilaku prososial dan pola komunikasi ramah
antara pengurus masjid dan pengunjung, tanpa membedakan latar belakang agama. Temuan ini sejalan dengan teori
kontak antar-kelompok yang dikemukakan oleh Allport, yang menyatakan bahwa interaksi positif antara kelompok

yang berbeda dapat mengurangi prasangka dan meningkatkan saling penghormatan. Namun, penelitian ini juga

836


mailto:idaniabyun@gmail.com
mailto:jenianggaraini9@gmail.com
mailto:vevizulikha@gmail.com
mailto:jesiamalia9@gmail.com
mailto:nurulfitry3010@gmail.com

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 836-849

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

menemukan adanya batas toleransi pada ranah keyakinan teologis pribadi, yang terlihat pada harapan pengurus masjid
agar pengunjung non-Muslim tertarik untuk memeluk Islam. Temuan ini mengindikasikan adanya koeksistensi antara
etnorelativisme dalam perilaku dan etnosentrisme dalam keyakinan, yang dijelaskan dalam kerangka Developmental
Model of Intercultural Sensitivity (DMIS). Secara keseluruhan, Masjid Cheng Ho berfungsi sebagai ruang ibadah yang
sekaligus menjadi ruang sosial untuk memperkuat kerukunan multikultural di Kota Palembang. Meskipun demikian,
tantangan dalam batasan teologis masih menjadi isu yang perlu direnungkan untuk penguatan toleransi antar umat
beragama di masa depan

Kata kunci : Toleransi, prasangka, interaksi lintas agama, Masjid Cheng Ho, kontak antar-kelompok.

Pendahuluan

Indonesia adalah negara yang sangat beragam dengan berbagai agama, budaya, etnis, dan
bahasa. Jika toleransi tidak dijaga dengan baik dalam konteks masyarakat yang majemuk seperti
ini, kemungkinan konflik identitas juga meningkat. Hubungan kelompok dan identitas nasional
dapat rusak karena ketidaksetaraan. Studi nasional sebelumnya menunjukkan bahwa ketimpangan
kekuasaan, diskriminasi, dan ketidakadilan antarkelompok dapat menyebabkan konflik identitas dan
menghambat terbentuknya masyarakat yang inklusif (Suroso & Murti, 2021: 65). Dalam situasi
seperti ini, tokoh agama sangat berperan dalam menciptakan toleransi, baik melalui diskusi lintas
agama, kerja sama antarbudaya, maupun kegiatan keagamaan yang terbuka (Jauhari, 2020: 19).
Konflik agama sering terjadi karena ketidakmampuan menerima perbedaan keyakinan, yang
berdampak pada stabilitas social.

Selain itu, pemisahan sosial yang didasarkan pada agama, etnis, atau budaya menyebabkan
kelompok masyarakat tidak berinteraksi satu sama lain. Kondisi ini menghambat pertukaran budaya
dan sulit untuk membangun solidaritas nasional (Kim, Park, & Smith, 2018: 141). Karena
Palembang sering disebut sebagai “daerah bebas konflik", menarik untuk melihat bagaimana
masyarakatnya mempertahankan hubungan antarumat beragama.

Masjid Cheng Ho Sriwijaya Palembang adalah salah satu ruang sosial yang mencerminkan
interaksi ini. Arsitektur dan sejarahnya bercorak Tionghoa dan memadukan unsur budaya Islam,
Tionghoa, Arab, dan Jawa. Masjid ini bukan hanya tempat ibadah tetapi juga tempat orang-orang
dari berbagai latar belakang bertemu. Di sana ada muslim lokal, orang Tionghoa, wisatawan, dan
pengunjung non-muslim yang ingin belajar tentang budaya. Masjid ini memiliki interaksi lintas

agama dan budaya yang memungkinkan munculnya dinamika toleransi dan prasangka.
Interaksi seperti keterbukaan dan penerimaan memiliki efek positif, tetapi tidak menghilangkan
kemungkinan munculnya stereotip atau rasa curiga antar kelompok. Oleh karena itu, penelitian ini
disebut “Dinamika Toleransi dan Prasangka dalam Interaksi Lintas Agama di Masjid Cheng Ho

Palembang” penelitian ini sangat penting untuk mengetahui bagaimana toleransi terbentuk,

837



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 836-849

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

bagaimana prasangka muncul, dan bagaimana masjid ini membantu menjaga kerukunan dalam
masyarakat yang beragam.

Masalah utama dalam penelitian ini muncul dari dinamika toleransi dan prasangka yang
terlihat dalam interaksi lintas agama di Masjid Cheng Ho Palembang, sebuah ruang publik yang
mempertemukan masyarakat Muslim, wisatawan, dan pengunjung non-Muslim. Hingga kini, masih
sedikit penelitian yang menjelaskan bagaimana toleransi terbentuk, bagaimana prasangka muncul
secara halus, serta bagaimana pengurus memaknai keberagaman dalam kegiatan sehari-hari. Karena
itu, penelitian ini difokuskan pada tiga hal: bentuk toleransi yang muncul, keberadaan prasangka
positif maupun negatif, serta faktor-faktor yang memengaruhi dinamika keduanya di lingkungan
masjid.

Penelitian ini bertujuan untuk memahami lebih dalam bagaimana dinamika toleransi dan
prasangka terbentuk dalam interaksi lintas agama di Masjid Cheng Ho Palembang. Secara khusus,
penelitian ini berusaha menjelaskan bagaimana bentuk toleransi ditunjukkan melalui sikap ramah,
komunikasi terbuka, dan pelayanan pengurus masjid kepada seluruh pengunjung tanpa memandang
latar belakang agama. Selain itu, penelitian ini juga ingin mengidentifikasi apakah masih terdapat
prasangka baik yang bersifat halus maupun tersirat dalam interaksi tersebut, misalnya melalui
stereotip ringan atau harapan agar pengunjung non-Muslim tertarik memeluk Islam. Penelitian ini
juga berfokus pada faktor-faktor yang memengaruhi munculnya toleransi dan prasangka, seperti
peran pengurus, pengalaman interaksi antar-kelompok, serta fungsi masjid sebagai wisata religi.
Secara keseluruhan, penelitian ini berusaha memahami bagaimana toleransi dan prasangka dapat
berjalan berdampingan dalam praktik sosial sehari-hari dan bagaimana dinamika tersebut
membentuk suasana keberagaman di Masjid Cheng Ho Palembang.

Kajian Teoritis

Allport (1954) mengungkapkan bahwa kualitas interaksi antar kelompok yang berbeda
merupakan faktor utama dalam munculnya atau menghilangnya prasangka. Kontak langsung yang
terjadi dapat mengurangi sikap negatif jika memenuhi empat Kriteria: kesetaraan status, tujuan
bersama, kolaborasi, dan dukungan norma sosial. Dalam studi terbaru, Pettigrew & Tropp (2006)
menemukan bahwa meskipun keempat kriteria tersebut tidak sepenuhnya terpenuhi, interaksi antar
agama yang berlangsung secara teratur masih bisa meningkatkan empati, pemahaman sosial, dan
keterbukaan terhadap perbedaan keyakinan. Interaksi ini tidak hanya bertujuan untuk mengenal
agama lain, tetapi juga menghasilkan penilaian berdasarkan pengalaman nyata alih-alih asumsi
sosial. Di lingkungan Masjid Cheng Ho Palembang, terdapat banyak pengunjung yang berasal dari
berbagai latar belakang, termasuk Muslim, Tionghoa Muslim, wisatawan, dan non-Muslim, yang

838



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 836-849

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

datang karena minat pada aspek budaya dan sejarah. Interaksi yang terjadi tidak hanya terbatas pada
ritual keagamaan, melainkan juga mencakup percakapan, pemotretan budaya, pendidikan, dan
kegiatan sosial. Kondisi tersebut menciptakan pola interaksi sosial yang damai namun kaya akan
pertukaran makna, sejalan dengan teori yang menyatakan bahwa keterbukaan ruang ibadah dapat
berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan kelompok-kelompok yang berbeda.

Menurut Tajfel dan Turner pada tahun 1986, proses pembentukan identitas sosial terjadi
ketika individu membandingkan dirinya dengan kelompok lain. Ketika seseorang menganggap
dirinya sebagai bagian dari suatu kelompok (seperti kelompok keagamaan), identitas kelompok
tersebut dapat menjadi sumber kebanggaan, rasa aman, dan kenyamanan psikologis. Namun, proses
ini juga berpotensi menciptakan perbedaan antara "kelompok dalam™ dan "kelompok luar". Identitas
agama yang kokoh dapat memberikan dampak positif bila menciptakan kebanggaan religius tanpa
merendahkan kaum lain, tetapi bisa menjadi negatif ketika munculnya perasaan superioritas
simbolik serta kecurigaan terhadap pengikut agama yang berbeda. Masjid Cheng Ho merupakan
subjek yang menarik untuk diteliti karena identitas religius yang terintegrasi dengan identitas
budaya. Kombinasi elemen Tionghoa, Arab, dan Jawa yang terwadahi dalam arsitektur dan kegiatan
masjid mengarah pada terbentuknya identitas religius yang inklusif. Ini bisa menjadi contoh
bagaimana identitas sosial yang kuat tidak selalu berujung pada pemisahan, melainkan dapat
menciptakan cara interaksi antaragama yang adaptif dan berwawasan budaya.

Brown (2010) menjelaskan bahwa prasangka merupakan sikap tidak positif yang muncul dari
generalisasi terhadap kelompok lain, sering kali tanpa didasarkan pada pengalaman langsung. Fox
(2008) menambahkan bahwa seringkali ketegangan agama di zaman modern disebabkan oleh
ketidakmampuan menerima keberagaman keyakinan ketimbang ajaran itu sendiri. Ketika interaksi
sosial antar agama terhalang, persepsi yang terbentuk cenderung didasarkan pada asumsi, mitos, dan
informasi sepihak, bukan pada kenyataan yang ada. Di tempat-tempat sosial seperti Masjid Cheng
Ho, masih ada kemungkinan munculnya stereotipe, misalnya anggapan bahwa beberapa kelompok
dianggap “eksklusif” atau “tertutup”. Namun, melalui interaksi yang berulang, kegiatan budaya
yang terbuka, dan dialog yang mendidik, stereotipe ini bisa berkurang secara bertahap melalui
pengalaman langsung suatu mekanisme yang sesuai dengan model pengurangan prasangka.

Jauhari (2020) menyatakan bahwa toleransi bukan hanya tentang tidak mengganggu orang
lain, tetapi juga mencakup sikap menghormati dan menerima berbagai perbedaan. Toleransi
direalisasikan melalui menciptakan ruang untuk dialog antar agama, menerima kehadiran
pengunjung dari kelompok yang berbeda, menyediakan informasi serta pendidikan budaya yang

inklusif, dan membolehkan interaksi sosial dengan tetap menghormati nilai-nilai keagamaan. Kim,

839



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 836-849

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

Park, & Smith (2018) menunjukkan bahwa komunitas yang memiliki ruang untuk bertemu antar
budaya dan agama cenderung menunjukkan tingkat toleransi yang lebih tinggi dibandingkan dengan
komunitas yang hidup terpisah. Pertemuan yang intens antar kelompok memungkinkan kesamaan
narasi sosial dan pemahaman budaya, sehingga terbentuk solidaritas. Di Masjid Cheng Ho,
keterbukaan terhadap turis serta masyarakat non-Muslim lebih dari sekadar aktivitas sosial,
melainkan juga sebuah mekanisme untuk menciptakan keharmonisan beragama.

Suroso & Murti (2021) mengindikasikan bahwa ketidakadilan sosial dan diskriminasi dapat
menimbulkan perseteruan identitas, namun keadaan ini bisa diatasi dengan adanya ruang sosial
keagamaan yang bersifat inklusif. Masjid yang berfungsi tidak hanya sebagai tempat untuk
beribadah tetapi juga sebagai pusat pendidikan, budaya, dan pariwisata mampu meruntuhkan
batasan keagamaan secara simbolis. Masjid Cheng Ho adalah salah satu contoh tempat ibadah yang
menerima serta merayakan keberagaman baik dari arsitekturnya, aktivitas yang diadakan, maupun
penjelasan budaya yang diberikan kepada para pengunjung. Jenis ruang ibadah ini memungkinkan
masyarakat Palembang untuk terus mempertahankan citra sebagai "wilayah tanpa konflik" tidak
hanya melalui norma-norma sosial, tetapi juga melalui interaksi antar identitas yang terjadi secara

alami dan memberikan hasil yang positif.

Metode

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif. Mengacu pada Bogdan dan Taylor.
penelitian kualitatif merupakan prosedur yang menghasilkan data deskriptif berupa kata-kata tertulis
maupun perilaku yang dapat diamati. Penelitian kualitatif juga bersifat interpretatif dan
memanfaatkan berbagai metode penafsiran, serta menekankan pengamatan empiris berdasarkan
ungkapan dan makna yang diberikan oleh subjek penelitian (Mulyana, 2013).

Dalam konteks penelitian ini, pendekatan kualitatif deskriptif digunakan untuk
menggambarkan pengalaman interaksi lintas agama di Masjid Cheng Ho Palembang melalui
perspektif fenomenologis. Fokus kajian mencakup sensitivitas keberagamaan, sikap toleransi, dan
potensi prasangka dalam pelayanan publik di lingkungan masjid. Pengumpulan data dilakukan
secara langsung di lokasi melalui observasi partisipan pasif dan wawancara semi-terstruktur.
Observasi dilakukan dengan menghadiri aktivitas masjid sebagai pengunjung untuk mencermati
pola komunikasi, ekspresi nonverbal, serta bentuk interaksi antara pengurus masjid dan pengunjung.
Wawancara dilakukan kepada penjaga operasional masjid sebagai informan utama menggunakan
pertanyaan terbuka terkait pengalaman berinteraksi dengan pengunjung Muslim dan non-Muslim.
Instrumen penelitian terdiri dari panduan wawancara dan lembar catatan observasi yang berfokus

pada aspek keterbukaan, kesediaan membantu tanpa diskriminasi, serta penggunaan bahasa netral.

840



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 836-849

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

Variabel penelitian mencakup sensitivitas keberagamaan, toleransi, dan prasangka sosial.
Hasil

Subjek 1

Inisial : E

Usia : 65 tahun

Jenis kelamin: Laki-laki

Lokasi wawancara : Masjid Al Islam Muhammad Cheng Hoo Sriwijaya Palembang

Masjid Al-Islam Muhammad Cheng Ho berlokasi di kawasan Jakabaring, tepatnya di kompleks
perumahan Taman Ogan Permai, Kecamatan Seberang Ulu, Kota Palembang. Pembangunan masjid
yang berdiri sejak tahun 2006 ini dimaksudkan sebagai bentuk penghormatan kepada Laksamana
Cheng Ho, sosok Muslim Tionghoa yang berjasa dalam menumpas perampok asal Tiongkok di
Palembang. la dikenal pernah singgah di kota ini dan turut membentuk komunitas Tionghoa Muslim
setempat, dengan tujuan menjadikan Islam sebagai agama yang bersifat multikultural dan mudah
diterima berbagai kelompok etnis (Tri, 2024:15).

Pola Pelayanan Pengurus terhadap Pengunjung Beragam Agama

Hasil penelitian menunjukkan bahwa cara pengurus melayani berbagai jenis pengunjung
setiap hari membentuk interaksi lintas agama di Masjid Cheng Ho Palembang. Pengurus yang telah
mengabdi hampir sepuluh tahun mengatakan bahwa tugas utamanya adalah menyambut dan
membantu setiap orang yang datang, baik untuk beribadah, berwisata, atau sekadar melihat
bangunan masjid. Dari wawancara, terlihat bahwa pengurus memiliki prinsip yang kuat namun
sederhana, seperti bersahabat dengan setiap orang tanpa menanyakan latar belakang agama mereka.
Toleransi terhadap interaksi antara agama di lingkungan masjid bermula dari perspektif

fundamental ini.

Interaksi Spontan antara Pengurus dan Pengunjung Non-Muslim

Masjid Cheng Ho memiliki banyak pengunjung dari berbagai agama, termasuk Muslim.
Orang-orang dari agama lain, seperti Buddha, sering berkunjung secara individu dan kelompok.
Mereka datang untuk bertanya tentang sejarah masjid, fungsinya, atau sekedar mencatat kawasan
masjid sebagai wisata budaya. Interaksi yang dibangun antara pengurus dan pengunjung non-
Muslim terjadi dalam bentuk komunikasi spontan, seperti penjelasan sederhana, sapaan ramah, dan
jawaban terhadap pertanyaan sederhana, menurut apa yang diamati. Meskipun pola komunikasi ini
tampak biasa saja, hal itu menunjukkan keterbukaan pengurus dalam membangun hubungan sosial

dengan pemeluk agama lain.

841



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 836-849

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

Praktik Toleransi dalam Interaksi di Masjid

Pengurus menunjukkan toleransi -perilaku sosial yang nyata dalam interaksi tersebut dengan
bersedia memberikan penjelasan tanpa nada penolakan atau sikap menjaga jarak. Ketika
pengunjung non-Muslim bertanya, pengurus tetap memberikan penjelasan sesuai kapasitasnya dan
berusaha membuat suasana nyaman. Selain itu, ia menganggap kedatangan pengunjung dari agama
mana pun sebagai hal yang baik, bahkan mengatakan bahwa dia "Senang" ketika ada pengunjung.
Hal ini menunjukkan bahwa toleransi yang muncul lebih praktis dan bergantung pada perilaku

menerima, mendampingi, dan menghargai kehadiran orang lain.

Bias Keagamaan dalam Pemaknaan Pribadi Pengurus

Tetapi penelitian juga menemukan bias keagamaan yang kuat pada tingkat pemaknaan pribadi
pengurus. Pengurus menunjukkan harapan agar pengunjung non-Muslim tertarik masuk Islam
dalam beberapa bagian wawancara. Pandangan seperti “lebih baik kita semua sama” atau gagasan
bahwa idealnya tidak ada perbedaan agama menunjukkan bahwa toleransi yang dimiliki belum
sepenuhnya bersifat teologis yaitu, menerima keberagaman sebagai sesuatu yang setara tetapi masih
bercampur dengan keyakinan normatif bahwa agama yang dia anut adalah satu-satunya kebenaran.
Bias ini tidak terlihat sebagai perlakuan negatif; sebaliknya, itu lebih mirip dengan ekspresi harapan
pribadi yang menghasilkan prasangka positif terhadap kelompok lain. Prasangka seperti ini tidak
bersifat pengerasan; Namun, hal itu menunjukkan adanya persepsi bahwa perubahan agama menuju
Islam adalah sesuatu yang diharapkan dan ideal.

Optimisme terhadap Hubungan Antarumat Beragama

Meskipun bias, pengurus tetap optimis tentang masa depan hubungan antarumat beragama
Palembang. Ketika ditanya tentang harapan untuk kerukunan lintas agama, pengurus menjawab
dengan singkat tetapi penuh keyakinan, "Insya Allah,” yang secara emosional menunjukkan
keyakinan mereka bahwa hubungan baik akan tetap ada. Secara keseluruhan, hasil penelitian ini
menunjukkan bahwa interaksi lintas agama di Masjid Cheng Ho seimbang antara praktik toleransi
yang sebenarnya dan bias keyakinan pribadi yang masih ada dalam pandangan pengurus. Masjid
berfungsi sebagai ruang publik yang memungkinkan kontak positif antarpemeluk agama. Namun,
dinamika psikologis dan keyakinan setiap orang mempengaruhi cara pengurus memaknai

keberagaman di sekitar mereka

Pembahasan
Masjid Cheng Ho Palembang menghadirkan fenomena yang unik dalam konteks hubungan
antaragama, di mana meskipun berfungsi sebagai tempat ibadah bagi umat Muslim, masjid ini juga

sering dikunjungi oleh individu non-Muslim. Para pengunjung non-Muslim datang dengan berbagai
842



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 836-849

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

tujuan, seperti wisata religi, pembelajaran budaya, maupun untuk keperluan penelitian.
Keberagaman pengunjung ini menciptakan dinamika sosial yang menggambarkan bagaimana
toleransi dan prasangka beroperasi dalam interaksi antaragama.

Sejak awal berdirinya, pengurus Masjid Cheng Ho menekankan prinsip keramahan dan
keterbukaan. Berdasarkan wawancara dengan pengurus, mereka senantiasa berusaha memberikan
pelayanan yang inklusif dan ramah kepada setiap tamu tanpa membedakan latar belakang agama.
Informasi mengenai sejarah masjid, budaya Islam, serta prosedur berkunjung disampaikan dengan
cara yang penuh hormat. Pendekatan ini tidak hanya mempermudah interaksi antara pengurus dan
pengunjung, tetapi juga menciptakan rasa aman, dihargai, dan diterima bagi setiap pengunjung,
terlepas dari agama mereka. Dengan demikian, pendekatan ini turut berperan dalam membangun
toleransi di antara umat beragama.

Namun, tidak semua pihak merasa nyaman dengan keberadaan pengunjung non-Muslim di
masjid. Beberapa umat Muslim mengungkapkan kekhawatiran bahwa kehadiran non-Muslim dapat
mengganggu kekhusyukan ibadah mereka atau bahkan berpotensi mencampurkan ritual agama.
Kekhawatiran ini umumnya berasal dari pandangan yang merasa identitas kelompoknya terancam
atau dari pemahaman agama yang lebih eksklusif. Sebaliknya, individu yang terlibat dalam dialog
antaragama atau yang memiliki pengalaman di lingkungan multikultural cenderung lebih terbuka,
memandang kunjungan lintas agama sebagai kesempatan untuk memperkenalkan Islam melalui
interaksi yang lebih manusiawi dan saling menghormati.

Dalam kerangka teori, interaksi yang konstruktif antara pengurus masjid dan pengunjung non-
Muslim mendukung Teori Kontak Antar-Kelompok yang dikemukakan oleh Gordon Allport. Teori
ini mengemukakan bahwa interaksi antar individu dari kelompok yang berbeda, yang dilakukan
dalam suasana yang nyaman dan tanpa penolakan, berpotensi mengurangi prasangka dan
meningkatkan toleransi. Di Masjid Cheng Ho, pengurus mengedepankan prinsip untuk "menyambut
siapapun tanpa menilai latar belakang agama”, sebuah sikap yang berfungsi tidak hanya untuk
mengurangi prasangka, tetapi juga untuk mempererat hubungan antar kelompok yang berbeda.

Meskipun sikap toleransi telah terwujud pada tingkat sosial, terdapat keterbatasan pada
dimensi keyakinan agama. Beberapa pengurus mengungkapkan harapan agar pengunjung non-
Muslim tertarik untuk memeluk agama Islam. Harapan ini menunjukkan bahwa meskipun mereka
menampilkan sikap toleransi yang inklusif, pandangan mereka terhadap agama tetap menganggap
Islam sebagai agama yang lebih ideal. Fenomena ini dapat dianalisis menggunakan Developmental
Model of Intercultural Sensitivity (DMIS) yang dikemukakan oleh Milton Bennett. Menurut model

ini, meskipun pengurus masjid telah mencapai tahap etnorelativisme (penerimaan terhadap

843



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 836-849

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

keberagaman), mereka masih berada pada tahap minimization, di mana meskipun mengakui
perbedaan agama, mereka tetap menganggap agama mereka sebagai yang paling ideal.

Prasangka semacam ini, meskipun ada, tidak mengarah pada diskriminasi, melainkan lebih
kepada prasangka positif, di mana mereka beranggapan bahwa semua orang akan lebih baik jika
memeluk agama Islam, tanpa menolak keberagaman secara eksplisit. Konsep Ukhuwah dalam
Islam dapat membantu menjelaskan fenomena ini. Ukhuwah Insaniyah adalah persaudaraan
universal yang mencakup seluruh umat manusia, sementara Ukhuwah Islamiyah mengacu pada
persaudaraan antar umat Islam. Dalam hal ini, keramahan pengurus masjid mencerminkan
Ukhuwah Insaniyah, sementara keinginan mereka agar pengunjung non-Muslim tertarik untuk
memeluk Islam mencerminkan aspek Ukhuwah Islamiyah.

Meskipun terdapat perbedaan pandangan mengenai keyakinan agama, pengurus Masjid
Cheng Ho berhasil memisahkan antara dakwah pribadi, yang bersifat normatif dan berkaitan dengan
keyakinan agama, dengan pelayanan publik, yang menuntut penerimaan terhadap semua
pengunjung tanpa memandang agama. Masjid Cheng Ho, yang didirikan oleh Persatuan Islam
Tionghoa Indonesia (PITI), memainkan peran penting dalam memfasilitasi rekonsiliasi etnis dan
agama di Palembang. Masjid ini juga menjadi simbol harmonisasi antar kelompok yang berbeda,
khususnya antara umat Muslim Melayu dan mualaf Tionghoa. Optimisme pengurus terhadap masa
depan kerukunan di Palembang, yang diungkapkan dengan ungkapan "Insya Allah™, mencerminkan
keyakinan kolektif mereka terhadap pentingnya menjaga toleransi dalam masyarakat multikultural,
meskipun terdapat perbedaan dalam keyakinan pribadi.

Secara keseluruhan, dinamika interaksi lintas agama di Masjid Cheng Ho menunjukkan
bahwa hubungan antaragama di Indonesia tidak dapat dipandang sebagai dilema antara "harmonis"
dan "tidak harmonis”. Kedua aspek tersebut toleransi dan prasangka berjalan berdampingan dan
saling memengaruhi. Ketika interaksi antar kelompok didukung oleh pelayanan yang baik,
komunikasi yang empatik, dialog yang setara, serta pendidikan yang terbuka, toleransi dapat
berkembang, sementara prasangka perlahan mengendur. Masjid Cheng Ho bukan hanya sekadar
tempat ibadah, tetapi juga menjadi ruang sosial yang memperlihatkan bagaimana agama dapat

menjadi pemersatu dalam masyarakat yang plural dan beragam.

Kesimpulan
Penelitian ini menunjukkan bahwa interaksi lintas agama di Masjid Cheng Ho Palembang
terbentuk melalui pelayanan yang ramah, terbuka, dan tidak diskriminatif dari para pengurus
masjid. Cara pengurus menyambut pengunjung baik Muslim maupun non-Muslim menjadi faktor

utama yang memunculkan suasana toleransi. Interaksi sederhana seperti memberikan informasi,

844



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies

Vol 4 2025: Page 836-849
Publisher: CV. Doki Course and Training
E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

menyapa, dan memfasilitasi kebutuhan pengunjung sudah cukup untuk membangun hubungan
sosial yang positif.

Penelitian ini juga menunjukkan bahwa sikap toleransi yang ditunjukkan pengurus masjid
masih dipengaruhi oleh keyakinan pribadi mereka. Walaupun secara sosial mereka menerima
keberagaman, sebagian pengurus tetap menyimpan harapan bahwa pengunjung non-Muslim suatu
saat akan tertarik memeluk Islam. Sikap seperti ini bukan bentuk diskriminasi, tetapi mencerminkan
adanya prasangka positif yang berakar dari pandangan teologis masing-masing. Dengan kata lain,
toleransi yang terbentuk sudah kuat di tingkat sosial, tetapi belum sepenuhnya mencapai level
teologis.

Secara umum, Masjid Cheng Ho berperan sebagai ruang publik yang membuka kesempatan
bagi terjadinya interaksi antaragama. Bentuk kontak sosial ini mampu mengurangi jarak antar
kelompok dan menumbuhkan pemahaman satu sama lain. Walaupun masih terdapat bias
kepercayaan, dinamika toleransi dan prasangka yang muncul tetap berada dalam batas yang sehat
dan membangun. Hal ini menunjukkan bahwa hubungan antarumat beragama di Palembang dapat
terjaga dengan baik selama interaksi dilakukan dengan sikap terbuka, saling menghargai, serta

komunikasi yang penuh empati.

Ucapan Terimakasih
Alhamdulillah, segala puji dan syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah SWT atas
kesehatan, kesempatan, dan kelancaran yang diberikan selama proses penyusunan penelitian ini.
Tanpa rahmat dan pertolongan-Nya, penulis tidak akan mampu menyelesaikan penelitian tentang
dinamika interaksi lintas agama di Masjid Cheng Ho Palembang ini dengan baik. Dalam proses
penelitian ini, penulis mendapatkan banyak bantuan, dukungan, dan arahan dari berbagai pihak.
Oleh karena itu, penulis ingin mengucapkan terima kasih secara khusus kepada:

e Bapak Iredho Fani Reza, selaku dosen pembimbing, yang telah memberikan bimbingan
mulai dari tahap penyusunan Artikel, pengambilan data, hingga penyelesaian laporan
penelitian. Penjelasan, masukan, dan motivasi yang beliau berikan sangat membantu penulis
memahami alur penelitian dengan lebih jelas dan terstruktur.

e Fakultas Psikologi beserta seluruh jajarannya, yang telah memberikan dukungan
administratif dan izin penelitian sehingga penulis dapat melakukan observasi dan
wawancara sesuai kebutuhan penelitian. Fasilitas akademik yang diberikan juga sangat
membantu kelancaran proses penyusunan penelitian ini.

e Pengurus dan staf pelayanan Masjid Cheng Ho Palembang, yang telah menerima penulis
dengan baik selama proses pengambilan data. Penulis sangat berterima kasih atas izin, akses

845



Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 836-849

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

lokasi, serta informasi yang diberikan terkait kegiatan, struktur kepengurusan, dan aktivitas
sosial di masjid. Sikap ramah dan keterbukaan para pengurus sangat memudahkan penulis
dalam memahami situasi lapangan dan mendapatkan data yang diperlukan.
Penulis sangat berharap penelitian ini dapat memberikan manfaat, baik bagi pengembangan ilmu
psikologi maupun bagi masyarakat dalam memahami pentingnya toleransi dan interaksi yang
harmonis di ruang keagamaan yang bersifat inklusif. Penulis juga menyadari bahwa penelitian ini
jauh dari sempurna, sehingga kritik dan saran yang bersifat membangun sangat diharapkan demi
peningkatan kualitas penelitian di masa mendatang.

Referensi

Afriani, D. W. (n.d.). Masjid Jami PITI Laksamana Muhammad Cheng Ho Purbalingga: Simbol
keindahan toleransi dalam akulturasi. STAIN Purwokerto
https://ejournal.uinsaizu.ac.id/index.php/ibda/article/view/433

Allport, G. W. (1954). The nature of prejudice. Addison-Wesley.

Andira, R. R., & Rifa’i, M. (2025). Strategi IMC dalam promosi wisata religi Masjid Cheng Ho
Pandaan. JIMU: Jurnal Illmiah Multi Disiplin, 3(4), 725-733
https://doi.org/10. XXXX/jimu.v3i4. XXX

Anggreany, A. (2023). Komunikasi antar budaya etnis Tionghoa dengan Pribumi di Kelurahan

Sukajaya, Kecamatan Sukarami, Kota Palembang, Provinsi Sumatera Selatan [Skripsi,

Universitas Sriwijaya]. Repository UNSRI https://repository.unsri.ac.id/126517/

Aprillia, A. D., & Estusani, E. (2023). Pengaruh migrasi Tionghoa Muslim terhadap akulturasi
budaya dan pembangunan Masjid Cheng Ho Surabaya. Keraton: Journal of History
Education and Culture, 5(1), 33-38 https://doi.org/10.32585/keraton.v5i1.4220

Atmaja, D. S., & Kurnanto, M. E. (2017). Interaksi Cina—Melayu di Kalimantan Barat: Eksplorasi

kearifan tradisi sosial keberagamaan di Teluk Pakedai, Kabupaten Kubu Raya [Penelitian
Unggulan Institusi]. Institut Agama Islam Negeri Pontianak
https://digilib.iainptk.ac.id/xmlui/handle/123456789/2711

Bukhori, B. (2024). The dynamics of the relationship between religious communities in Indonesia.

International Guidance and Counseling Journal (IGCJ), 7(1), 45-57.

Fox, J. (2008). A world survey of religion and the state. Cambridge University Press.

Gule, Y. (2025). The role of religious moderation in enhancing social harmony and interfaith
tolerance among university students. Qalamuna, 17(1), 611-622
https://doi.org/10.37680/galamuna.v17i1.7101

Handoko, A. I, Andarini, R. S., & Malinda, F. (2022). Sensitivitas interkultural antarumat

846



https://ejournal.uinsaizu.ac.id/index.php/ibda/article/view/433
https://doi.org/10.XXXX/jimu.v3i4.xxx
https://repository.unsri.ac.id/126517/
https://doi.org/10.32585/keraton.v5i1.4220
https://digilib.iainptk.ac.id/xmlui/handle/123456789/2711
https://doi.org/10.37680/qalamuna.v17i1.7101

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 836-849

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

beragama di Kota Palembang. Jurnal Illmu Komunikasi, 19(2), 163-180.
https://doi.org/10.24002/jik.v19i2

Hewstone, M., & Swart, H. (2011). Fifty years of intergroup contact: From hypothesis to integrated
theory. British Journal of Social Psychology, 50(3), 374-386.

Husnan, M., & Halimatus, N. (2023). Motif dakwah multikultural Abdurrahman Wahid dalam

pendirian Masjid Cheng-ho. Journal of Islamic Communication Studies (JIC0S), 1(2), 78—
94. https://doi.org/10.15642/jic0s.2023.1.2.78-94

Husnan, M., & Zuhriyah, L. F. (2023). Abdurrahman Wahid's policy motivation for the Cheng-ho
Mosque (Multicultural Da'wah Communication Perspective). Jurnal Multidisiplin Madani
(MUDIMA), 3(10), 2050—2065. https://doi.org/10.55927/mudima.s3i10.6322

Ishak, N. (2022). Constitutional religious tolerance in realizing the right to freedom of religion in
Indonesia. Journal of Human Rights, Culture and Legal Studies (JHCLS), 2(1), 25-40.

Jauhari, M. (2020). Peran tokoh agama dalam menciptakan kerukunan umat beragama di ruang

sosial keagamaan. Jurnal Komunikasi dan Dakwah, 12(2), 15-28.

Jena, Y. (2019). Toleransi antarumat beragama di Indonesia dari perspektif etika kepedulian. Jurnal
Sosial Humaniora (JSH), 12(2), 129-195
https://doi.org/10.12962/j24433527.v12i2.5941

Jenaeny, A., Erma, E., Sani, N. F., Alrabani, A., & Jusmirad, M. (2024). Menelaah sikap toleransi
dalam akulturasi suku dan agama pada arsitektur Masjid Muhammad Cheng Hoo.
Bambuti, 6(1). https://doi.org/10.53744/bambuti.v6il.85

Khairunnisa, C. A., & Majidah, Y. C. N. (2024). Komunikasi antarumat beragama dan toleransi di

Desa Balonggarut, Kecamatan Krembung, Sidoarjo. Jurnal llmu Politik dan Komunikasi,
14(2), 160-172 https://ojs.unikom.ac.id/index.php/jipsi/article/view/14236
Kim, S., Park, J., & Smith, T. W. (2018). Social segregation, religious identity, and intergroup

relations. Journal of Social Issues, 74(1), 138-155.

Minarto, M. M., Hidayat, M. R., Zahara, E. A., Fatihazzahra, A., Balqgis, S., Putri, A. L., Hanifa, N.,
Reza, I. F.,, Mutiah, S., & Danisyah, M. (2024). Religiusitas dan perilaku prososial
masyarakat sekitar Masjid Al-Ghazali dan Klenteng Dewi Kwan Im di Palembang.
Proceeding Conference on Dawah and Communication Studies, 3, 56-68.
http://proceedings.dokicti.org/index.php/CDCS/index

Nashori, F., Nurjannah, N., Diana, R. R., Faraz, F., Khairunnisa, N. Z., & Muwaga, M. (2024).
Inter-religious social prejudice among Indonesian Muslim students. Millah: Journal of

Religious Studies, 23(1), 241-274. https://doi.org/10.20885/millah.vol23.iss1.art8
847



https://doi.org/10.24002/jik.v19i2
https://doi.org/10.15642/jicos.2023.1.2.78-94
https://doi.org/10.55927/mudima.s3i10.6322
https://doi.org/10.12962/j24433527.v12i2.5941
https://doi.org/10.53744/bambuti.v6i1.85
https://ojs.unikom.ac.id/index.php/jipsi/article/view/14236
http://proceedings.dokicti.org/index.php/CDCS/index
https://doi.org/10.20885/millah.vol23.iss1.art8

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies

Vol 4 2025: Page 836-849
Publisher: CV. Doki Course and Training
E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

Nissa, K., Perwira, A., & Sulistyo, A. Q. P. (2022). Toleransi masyarakat di Surabaya terhadap
etnis  Tionghoa. Jurnal  Pendidikan  Sosial = Keberagaman, 9(2), 8-16.

https://juridiksiam.unram.ac.id/index.php/juridiksiam

Nugroho, M. A. (2024). Religious tolerance model in Salatiga. IJOASER: International Journal on
Advanced Social and Educational Research, 6(1), 55-68.

Nurdiana, N., Susanti, E., Roswati, R., Fiprinita, R., & Afrizal, A. (2022). Penguatan ukhuwah
Islamiyah dikalangan masyarakat Tionghoa di Masjid Cheng Ho Sriwijaya Sumatera
Selatan. Sosial Budaya, 19(1), 22-29. https://doi.org/10.24014/sb.v19i1.17513

Pamungkas, C. (2016). Intergroup contact avoidance in Indonesia. Masyarakat Indonesia, 42(2),
161-176.

Ratnasari, D., Putri, L. A., Zakaria, A. R., & Hidayati, N. F. (2025). Religious moderation in Puja

Mandala: A study of inter-religious dialogue model in peace building. Ibda’: Jurnal Kajian
Islam dan Budaya, 23(1), 19-42. https://doi.org/10.24090/ibda.v23i1.12874

Santoso, B., & Aziz, E. (2021). Makna simbolik akulturasi budaya China dan Islam pada arsitektur
Masjid Cheng Ho di Kota Palembang. Jurnal Dimensi Komunikasi, 2(2), 65-72.

https://ejurnal.stisipolcandradimuka.ac.id/index.php/JurnalDimensiKomunikasi/article/vie
w/261/163
Sulistio, A., Suryanto, P., & Hadziq, M. (2020). The mediating effect of group identity and

religious fundamentalism on the association of intergroup contact with prejudice.
Psikohumaniora: Jurnal Psikologi Islam, 5(2), 187—-203.

Syafitri, D. (2025). Tolerance in social interaction between Muslims and Christians: A study in
Percut Sei Tuan, Deli Serdang. Young Journal of Social Sciences and Humanities, 1(1),
13-22. https://doi.org/10.XXXX/yjssh.v1il.xxx

Syahbani, R., Sahrul, S., & Efendi, E. (n.d.). Makna ornamen Masjid Al-Islam Muhammad Cheng
Ho Palembang. Jurnal Sitakara. https://doi.org/10.31851/sitakara.v7il.7470

Vienlentia, R. (2025). Psychological insights into interfaith dialogue and cooperation. In The
International Conference on Da’wah & Communication 2024 (ICDComm 2024) (pp. 486—
506). KnE Social Sciences. https://doi.org/10.18502/kss.v10i14.19112

848


https://juridiksiam.unram.ac.id/index.php/juridiksiam
https://doi.org/10.24014/sb.v19i1.17513
https://doi.org/10.24090/ibda.v23i1.12874
https://ejurnal.stisipolcandradimuka.ac.id/index.php/JurnalDimensiKomunikasi/article/view/261/163
https://ejurnal.stisipolcandradimuka.ac.id/index.php/JurnalDimensiKomunikasi/article/view/261/163
https://doi.org/10.XXXX/yjssh.v1i1.xxx
https://doi.org/10.31851/sitakara.v7i1.7470
https://doi.org/10.18502/kss.v10i14.19112

Proceeding Conference on Da'wah and Communication Studies
Vol 4 2025: Page 836-849

Publisher: CV. Doki Course and Training

E-SSN: 2985-7228 / P-ISSN: 2986-5719

Dokumentasi

LAMPIRAN

Lampiran Verbatim:
https://docs.google.com/document/d/1ZzA jGAjIMAzrs5kdwbFRUoHt SYVeAi/edit?usp=drivesd

k&ouid=107792528007271443657 &rtpof=true&sd=true

Lampiran Administrasi Surat lIzin:
https://drive.google.com/file/d/1Zpj-O1U8cgnE8qgv-XilsGglsh39magTae/view?usp=drivesdk

Lampiran Administrasi Surat Balasan Tempat Penelitian:
https://drive.google.com/file/d/1TC7bjr13zGj0jLksf12hdcrF-S-c40Q X/view?usp=drivesdk

849


https://docs.google.com/document/d/1ZzA_jGAjIMAzrs5kdwbFRUoHt_SYVeAi/edit?usp=drivesdk&ouid=107792528007271443657&rtpof=true&sd=true
https://docs.google.com/document/d/1ZzA_jGAjIMAzrs5kdwbFRUoHt_SYVeAi/edit?usp=drivesdk&ouid=107792528007271443657&rtpof=true&sd=true
https://drive.google.com/file/d/1Zpj-OIU8cqnE8qv-XilsGglsh39mgTqe/view?usp=drivesdk
https://drive.google.com/file/d/1TC7bjrI3zGj0jLksf12hdcrF-S-c40QX/view?usp=drivesdk

